
opusdei.org

Méditation : 6 août :
la Transfiguration de
notre Seigneur

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la
Transfiguration, un message
d’espoir ; un avant-goût du
Paradis ; descendre du Thabor
renouvelé.

- La Transfiguration, un message
d’espoir

- Un avant-goût du Paradis

- Descendre du Thabor renouvelé



SIX jours après avoir annoncé aux
disciples sa mort et sa résurrection,
le Seigneur prit avec lui Pierre,
Jacques et Jean, « et les emmène à
l’écart, sur une haute montagne. Il
fut transfiguré devant eux ; son
visage devint brillant comme le
soleil, et ses vêtements, blancs
comme la lumière » (Mt 17, 1-2).
Avant la Passion, « Jésus manifeste sa
gloire aux apôtres, afin qu’ils aient la
force d’affronter le scandale de la
croix et de comprendre qu’il faut
passer par de nombreuses
tribulations pour parvenir au
royaume de Dieu » [1]. L’événement
de la Transfiguration est donc un
message d’espérance pour les
moments où la croix arrivera. Les
souffrances, les petites et grandes
adversités de la vie quotidienne, sont
la porte qui nous conduit à
accompagner le Seigneur dans sa
gloire : « Jésus, te voir, te parler,
rester ainsi à te contempler, absorbé
dans l’immensité de ta beauté, et ne



jamais, jamais cesser cette
contemplation ! » [2]

La vie est un chemin vers le ciel. Et le
Seigneur a enseigné aux apôtres que,
sur ce chemin, la souffrance n’est pas
seulement une étape inévitable, un
tribut amer à payer contre son gré,
mais que Jésus lui-même a porté la
croix et qu’il l’a portée sur ses
épaules par amour. Il s’est livré
parce qu’il le voulait. Il nous montre
ainsi que le vrai mal n’est pas tant de
subir un revers, mais de penser qu’il
faut l’aborder tout seul, ou de faire
semblant de vivre comme si la croix
n’existait pas. « N’est-il pas vrai que,
dès que tu cesses d’avoir peur de la
Croix, de ce que les gens appellent
croix, et que ta volonté s’applique à
accepter la Volonté divine, tu es
heureux, et que disparaissent tous
tes soucis, toutes tes souffrances
physiques ou morales ?» [3]

L’espérance de contempler Jésus
dans sa gloire, comme l’ont fait les



apôtres à la Transfiguration, nous
donnera la force de voir le reflet de
son visage dans les difficultés de
chaque jour.

PIERRE, contemplant la gloire de la
Transfiguration, adressa à Jésus des
mots émouvants : « Il est bon que
nous soyons ici ! Si tu le veux, je vais
dresser ici trois tentes, une pour toi,
une pour Moïse, et une pour Élie
» (Mt 17, 4). L’apôtre a vécu un avant-
goût du Paradis, un bonheur qui
dépasse de loin ses propres attentes
et expériences. Alors, peut-être
comme chacun d’entre nous, il a
voulu que ce moment dure toujours,
qu’il ne s’évanouisse pas aussi vite
qu’il était venu, ou aussi vite que tant
d’autres joies ont disparu. Mais le
Christ ne l’a pas permis. Il ne l’avait
pas fait participer à la gloire du ciel
pour qu’il échappe à la réalité, mais



pour qu’il ait un guide dans les jours
sombres de la Passion. « La beauté de
Jésus ne détourne pas les disciples de
la réalité de la vie, mais leur donne la
force de le suivre jusqu’à Jérusalem,
jusqu’à la croix. La beauté du Christ
n’est pas aliénante, elle vous conduit
toujours en avant, elle ne vous fait
pas vous cacher » [4].

Nous aussi, nous pouvons faire
l’expérience sur terre d’un avant-
goût du Paradis, de moments où nous
sentons la présence de Jésus de
manière particulièrement forte,
surtout chez les gens que nous
aimons. Dans notre vie de piété, nous
pouvons aussi passer par des étapes
de plus grande jouissance affective.
Dans l’amour conjugal, dans la
famille, dans l’amitié sincère ou dans
le désir d’améliorer notre monde,
nous pouvons commencer à goûter
une partie du centuple que Dieu
nous a promis. Et il est normal que,
comme Pierre, nous souhaitions que



ces circonstances restent ainsi pour
toujours ou qu’elles durent le plus
longtemps possible. Cependant, si le
Seigneur nous accorde ces avant-
goûts du ciel, ce n’est pas pour que
nous les retenions à tout prix, mais
pour nous stimuler. Le souvenir de
ces moments nous éclairera pour les
jours de ténèbres et nous conduira à
un bonheur bien plus durable que
celui de la Transfiguration : la gloire
de la vie éternelle. « Un grand Amour
t’attend au ciel : là ni déceptions, ni
tromperies ; mais tout l’amour, toute
la beauté, toute la grandeur, toute la
science… ! Et sans le moindre
écœurement : tu seras rassasié sans
te rassasier » [5].

CERTAINES des manifestations les
plus importantes de Dieu ont eu lieu
au sommet d’une montagne. En
témoignent des épisodes tels que



l’alliance conclue avec Abraham sur
le mont Moria ou la remise des tables
de la Loi à Moïse sur le Sinaï. La mort
de Jésus s’est également produite sur
une autre montagne, le Calvaire. Et
lors de la Transfiguration,
l’évangéliste note que les apôtres ont
dû monter au sommet du Thabor (cf.
Mt 17, 1). Cette ascension nous invite
à « réfléchir sur l’importance de se
séparer des choses du monde, pour
faire un voyage en haut et
contempler Jésus. Il s’agit d’écouter
avec attention et prière le Christ, le
Fils bien-aimé du Père, en
recherchant des moments de prière
qui permettent d’accueillir avec
docilité et joie la Parole de Dieu » [6].

Les temps de repos sont l’occasion de
se déconnecter du rythme de la vie
quotidienne et d’écouter la voix de
Jésus. Le corps et l’esprit renouvelés,
nous pouvons approfondir notre
relation avec Dieu et avec les autres :
prier plus calmement et sereinement,



lire l’Évangile, passer plus de temps
avec notre famille et nos amis…
Ensuite, nous pouvons redescendre
de la montagne « chargés de la force
de l’Esprit divin, pour décider de
nouveaux pas de conversion et pour
témoigner constamment de la charité
comme loi de la vie quotidienne.
Transformés par la présence du
Christ et l’ardeur de sa parole, nous
serons un signe concret de l’amour
vivifiant de Dieu pour tous nos frères
» [7].

Saint Josémaria considérait que le
vrai repos n’est pas une évasion, ni
un temps consacré exclusivement
aux loisirs, mais une séparation de la
réalité quotidienne pour « amasser
des forces, faire provision d’idéaux,
de projets… En peu de mots : changer
d’occupation, pour revenir ensuite,
avec un nouvel entrain, aux
occupations habituelles » [8]. Nous
pouvons demander à la Vierge Marie
de nous aider à vivre ces moments



de repos — qu’ils soient longs ou
brefs dans la vie quotidienne — avec
le désir de contempler Jésus comme
les apôtres l’ont fait à la
Transfiguration.

[1]. Benoît XVI, Angélus, 17 février
2007.

[2]. Saint Josémaria, Saint Rosaire, IVe
mystère de lumière.

[3]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
IIe station.

[4]. Pape François, Angélus, 5 mars
2023.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 995.

[6]. Pape François, Angélus, 6 août
2017.

[7]. Ibid.



[8]. Saint Josémaria, Sillon, n° 514.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-6-aout-la-transfiguration-de-

notre-seigneur/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-6-aout-la-transfiguration-de-notre-seigneur/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-6-aout-la-transfiguration-de-notre-seigneur/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-6-aout-la-transfiguration-de-notre-seigneur/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-6-aout-la-transfiguration-de-notre-seigneur/

	Méditation : 6 août : la Transfiguration de notre Seigneur

