
opusdei.org

Méditation :
Solennité de
l’Annonciation

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Dieu
divinise notre vie ; contempler
la vie de Jésus ; une divinité très
humaine.

- Dieu divinise notre vie

- Contempler la vie de Jésus

- Une divinité très humaine



« ET LE VERBE s’est fait chair, il a
habité parmi nous, et nous avons vu
sa gloire » (Jn 1,14). En la solennité
de l’Annonciation du Seigneur, nous
nous réjouissons de la grande
miséricorde que Dieu nous a
témoignée en entrant dans notre
monde. Nous célébrons Jésus de
Nazareth, vrai Dieu et vrai Homme ;
nous célébrons Sainte Marie, qui est
devenue la Mère du Seigneur ; nous
célébrons, en un sens, toute
l’humanité - nous aussi - parce que le
mystère de l’Incarnation nous dit que
notre nature humaine a une très
haute dignité, capable même d’être
élevée par l’action de la grâce.

En la fête d’aujourd’hui, notre regard
se porte tout particulièrement sur
Jésus, le Verbe de Dieu fait chair. « Je
te contemple, perfectus Deus,
perfectus homo : vrai Dieu, mais aussi
vrai homme. Avec une chair comme
la mienne, disait tout étonné saint
Josémaria. Il s’est anéanti lui-même,



prenant la condition d’esclave, pour
que je ne doute jamais de sa
compréhension, de son amour » [1].
Cette vérité de foi, unie à
l’événement historique, est une
source inépuisable de paix pour
notre âme. « Dieu s’est fait fragile
pour toucher notre fragilité » [2].

En même temps, savoir que Dieu a
pris la nature humaine est aussi une
invitation à le laisser diviniser tous
les aspects de notre vie. Au début de
la sainte messe, nous demandons
hardiment au Seigneur d’opérer cette
transformation en nous : « Seigneur,
tu as voulu que ton Verbe prît chair
dans le sein de la Vierge Marie ;
puisque nous reconnaissons en lui
notre Rédempteur, à la fois homme
et Dieu, accorde-nous d’être
participants de sa nature divine » [3]

Le mystère de l’Incarnation nous dit
que notre existence a une dimension
plus grande que la dimension
simplement humaine, déjà bonne en



soi : nous sommes aussi capables de
la vie surnaturelle, de voir au-delà de
l’éphémère, d’aimer avec une force
qui vient de Dieu, par le Christ,
semblable à nous à bien des égards.

« JE TE SALUE, Comblée-de-grâce, le
Seigneur est avec toi » (Lc 1, 28). Dès
le début de sa vie, Marie a sans doute
perçu cette proximité de Dieu, peut-
être à cause de la manière dont elle a
ressenti ses soins paternels. Au
moment de l’Incarnation, cependant,
cette proximité s’intensifie : la vie de
la Vierge Marie, déjà sur terre, est
intimement unie à celle de Dieu. Elle
a pu jouir de cette proximité avec
Dieu d’une manière unique pendant
les années où elle a vécu avec Jésus à
Nazareth, au milieu des activités les
plus simples et les plus quotidiennes.
Et, une fois sa vie publique entamée,



elle a continué à partager de
nombreux moments avec lui.

Il est certain que l’expérience de
Sainte Marie n’est pas reproductible :
personne n’a jamais été avec Jésus
aussi intime qu’elle. Cependant, ce
que nous ne pouvons pas voir avec
les yeux de la chair, nous pouvons le
voir avec les yeux de la foi. C’est
pourquoi la contemplation de
l’Évangile est un moyen privilégié de
découvrir l’Humanité du Seigneur,
que la Vierge Marie connaissait si
bien. Il ne s’agit pas de lire ces pages
« comme l’eau qui passe » [4], mais
avec le même regard avec lequel
Notre Mère observerait la vie de son
Fils : « Car il nous faut bien connaître
sa vie, l’avoir tout entière dans notre
tête et dans notre cœur, afin qu’à
tout moment, sans qu’il soit besoin
d’aucun livre, en fermant les yeux,
nous puissions la voir comme dans
un film ; afin qu’en toute
circonstance les paroles et les actes



du Seigneur nous reviennent en
mémoire » [5].

Le Catéchisme explique ainsi la
transformation que nous vivons
lorsque nous regardons l’existence
du Messie : « La contemplation est
regard de foi, fixé sur Jésus. “Je
L’avise et Il m’avise”, disait, au temps
de son saint curé, le paysan d’Ars en
prière devant le Tabernacle (cf. F.
Trochu, Le curéd’Ars Saint Jean
Marie Vianney, p. 223-224). […] La
lumière du regard de Jésus illumine
les yeux de notre cœur ; elle nous
apprend à tout voir dans la lumière
de sa vérité et de sa compassion pour
tous les hommes » [6]. Comme entre
deux amoureux, sans avoir besoin de
beaucoup de mots, un regard suffit
pour prendre conscience de l’amour
grand et fidèle qui enveloppe notre
vie.



C’EST DANS ces moments de prière
confiante avec le Seigneur que nous
pouvons apprendre tant de gestes et
de paroles qui nous serviront ensuite
d’inspiration pour nos combats
quotidiens. Contempler la manière
dont le Christ a uni l’amour divin et
l’amour humain peut nous aider à
donner ce ton d’humanité à notre vie
chrétienne. Saint Josémaria disait
que « si nous voulons devenir
“divins”, si nous voulons nous revêtir
de la plénitude de Dieu, il nous faut
commencer par être très humains » 
[7]. La solennité de l’Annonciation de
notre Seigneur nous rappelle ceci :
que Dieu ne reste pas au ciel. Jésus
nous montre qu’il est un Dieu très
humain : dans sa douceur à l’égard
de tous les hommes, dans sa
proximité avec les marginaux, dans
son souci de ses disciples.

De cette façon, la contemplation de
Jésus, l’homme véritable, nourrit non
seulement notre prière, mais aussi



notre mission chrétienne de service.
Il se donne à nous même
physiquement, à travers son corps :
avec sa voix, avec ses mains qui
guérissent et bénissent, avec ses bras
qui s’ouvrent pour embrasser la
croix. Il n’élabore pas de plans
théoriques, mais se met au travail.

« Cette façon d’agir de Dieu est un
fort stimulant pour nous interroger
sur le réalisme de notre foi, qui ne
doit pas se limiter au domaine du
sentiment, des émotions, mais doit
entrer dans le concret de notre
existence » [8]. Le sacrifice que Jésus
offre au Père est sa vie entière, un
don de soi qui englobe chaque
seconde de son séjour sur terre.
C’était aussi l’attitude de la Vierge
Marie qui, par son fiat le jour de
l'Annonciation, avait confiance «
dans les promesses de Dieu, qui est la
seule puissance capable de
renouveler, de faire toutes choses
neuves » [9].



[1]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
201.

[2]. Pape François, Angélus, 3 janvier
2021.

[3]. Missel romain, Prière, Solennité
de l’Annonciation.

[4]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 2 janvier
1971.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 107.

[6].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2715.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 172.

[8]. Benoît XVI, Audience générale, 9
janvier 2013.



[9]. Pape François, Discours, 26 janvier
2019.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-25-mars-solennite-de-

lannonciation/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-25-mars-solennite-de-lannonciation/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-25-mars-solennite-de-lannonciation/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-25-mars-solennite-de-lannonciation/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-25-mars-solennite-de-lannonciation/

	Méditation : Solennité de l’Annonciation

