
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
10ème semaine du
Temps Ordinaire,
cycle B

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : Le péché nous
éloigne de Dieu et des autres ;
les propositions de bonheur à
bon marché ; le péché
impardonnable.

- Le péché nous éloigne de Dieu et
des autres.

- Les propositions de bonheur à bon
marché.



- Le péché impardonnable.

APRÈS avoir été trompés par le
serpent, Adam et Eve s'aperçoivent
qu'ils sont nus. Dès qu'ils ont su que
Dieu approchait, ils se sont cachés de
sa présence. Le Seigneur alors «
appela l'homme : « Où es-tu ? » dit-il.
« J'ai entendu ton pas dans le jardin,
répondit l’homme ; j’ai eu peur parce
que je suis nu et je me suis caché. » Il
reprit : « Et qui t'a appris que tu étais
nu ? Tu as donc mangé de l’arbre
dont je t’avais défendu de manger ! »
L'homme répondit : « C’est la femme
que tu as mise auprès de moi qui m’a
donné de l’arbre, et j’ai mangé ! » (Gn
3,9-12). Le changement d'attitude
d'Adam est frappant. Peu de temps
auparavant, en voyant Eve pour la
première fois, il s'était exclamé : «
C'est l'os de mes os et la chair de ma
chair » (Gn 2,23). Mais maintenant, il



dit qu'il n'a plus rien à voir avec elle.
Elle n'est plus « la chair de ma chair
», mais semble lui être imposée par
Dieu : « La femme que tu m'as
donnée pour qu'elle soit ma
compagne ». En même temps, il
n'assume pas la responsabilité de sa
désobéissance, mais se décharge de
sa faute sur Ève : « Elle m'a donné de
l'arbre, et j'ai mangé ».

Le premier effet du péché est
l'esclavage : celui qui pèche « se sera
fait esclave de ce qu’il aura choisi, et
il aura fait le pire des choix, le choix
de l’absence Dieu »[1]. Le péché
signifie donc une rupture avec le
Seigneur et avec les personnes qui
nous entourent. C'est ce qui est
arrivé à Adam. Le péché a fini par
l'éloigner de ceux qu'il aimait le plus.
Il a peur de Dieu et se dérobe à sa
présence ; il regarde Eve avec
méfiance, la blâme et se dissocie
d'elle. En péchant, chacun de nous
s'éloigne du bonheur pour lequel il a



été créé. L’harmonie avec Dieu, avec
soi-même et avec les personnes qui
nous sont les plus chères est mise à
mal.

Saint Josémaria considérait le péché
comme le pire des maux à « craindre
et à éviter avec la grâce divine »[2],
car il nous éloigne du bonheur. En
effet, il nous éloigne du bonheur qui
naît de notre relation avec le
Seigneur et avec les autres. "Nous
devons éprouver dans notre cœur et
dans notre intelligence une horreur
forte et sincère du péché grave. Une
attitude profondément enracinée en
nous doit être aussi de détester le
péché véniel délibéré, ces
défaillances qui ne nous privent pas
de la grâce mais qui affaiblissent les
canaux par lesquels celle-ci arrive
jusqu’à nous. "[3].



UNE AUTRE conséquence de
l'esclavage du péché est qu'il nous
conduit à placer toutes nos attentes
dans les réalités terrestres. Ainsi,
nous pouvons en venir à croire que
le bonheur consiste exclusivement à
posséder des richesses, à accumuler
des plaisirs et à vivre des
expériences intenses. Et s'il est vrai
que tout cela peut apporter un bien-
être relatif, notre cœur n'est pas
satisfait. "Si vous laissez vraiment
émerger les aspirations les plus
profondes de votre cœur, vous
réaliserez qu'il existe en vous un
désir inextinguible de bonheur, ce
qui vous permettra de démasquer et
de rejeter les nombreuses offres “bon
marché” que vous trouvez autour de
vous. Lorsque nous recherchons le
succès, le plaisir, la possession de
manière égoïste et que nous en
faisons des idoles, nous pouvons
aussi connaître des moments
d'ivresse, un faux sentiment de
satisfaction, mais à la fin nous



devenons esclaves, nous ne sommes
jamais satisfaits et nous ressentons le
besoin d'en rechercher toujours
plus"[4].

Tout ce qui est sorti des mains de
Dieu est bon. La vie chrétienne ne
consiste donc pas à rejeter ces
réalités. En fait, Jésus aimait passer
de bons moments avec ses disciples
en mangeant (cf. Lc 10, 38-41), et il
savait que le vin était indispensable
pour animer certaines réunions
sociales (cf. Jn 2, 1-12). Le mal n'est
pas dans la nourriture ou dans le
plaisir lui-même, mais dans notre
relation avec elle. C'est-à-dire lorsque
nous absolutisons ces biens et que
nous les vivons en excluant les
dimensions plus importantes de
notre vie : notre relation avec Dieu,
notre amour pour notre conjoint, nos
amitiés, notre travail, etc. Alors nous
pouvons peut-être croire que la
richesse ou le plaisir peuvent
compenser le bonheur que nous ne



trouvons pas dans les dimensions les
plus importantes de notre existence.

"Dieu veut que nous soyons toujours
heureux. Il nous connaît et nous
aime. Si nous laissons l'amour du
Christ changer nos cœurs, alors nous
pouvons changer le monde. C'est le
secret du vrai bonheur".[5]

Le Seigneur nous invite à orienter
notre regard non pas tant vers ce qui
est immédiat et superflu, mais vers
ce qui nous satisfait profondément :
la certitude de nous savoir
inconditionnellement aimés par Lui.
« nous qui ne regardons pas aux
choses visibles, mais aux invisibles ;
les choses visibles en effet n’ont
qu’un temps, les invisibles sont
éternelles. » (2 Co 4, 18). Le Christ
nous montre qu'il est possible de ne
pas se laisser posséder par les choses
visibles. Il peut nous aider à voir
l'invisible dans ces réalités, qui
peuvent aussi devenir une occasion



de penser aux autres et de rendre
gloire à Dieu.

PENDANT son séjour sur terre, Jésus
a fait preuve de miséricorde envers
tous les hommes. Il n'a pas hésité à
pardonner les péchés de tous ceux
qui venaient à lui, conscients de leur
faiblesse. Même s'ils ne demandaient
pas explicitement le pardon, le Christ
savait lire dans leur cœur le repentir
de leurs péchés et le désir de changer
de vie. Dieu a ainsi montré que les
erreurs ne sont plus un obstacle à la
relation avec lui : elles peuvent être
une occasion de raviver la foi, si elles
sont humblement reconnues et
confiées à la miséricorde de Dieu.
Aujourd'hui, chaque fois que nous
avons recours au sacrement de la
confession, Jésus purifie nos âmes et
nous donne la grâce de repartir à
zéro.



Il y a cependant un péché que le
Seigneur a dit ne pas pouvoir être
pardonné : « En vérité, je vous le dis,
tout sera remis aux enfants des
hommes, les péchés et les
blasphèmes tant qu’il en auront
proféré ; mais quiconque aura
blasphémé contre l’Esprit Saint
n’aura jamais de rémission : il est
coupable d’une faute éternelle » (Mc
3,28-29). C'est une attitude dans
laquelle certains scribes étaient
tombés. Parce qu'ils attribuaient les
bonnes œuvres de Jésus au diable, ils
rejetaient ouvertement le salut qu'il
offrait. C'est pourquoi ce péché ne
sera pas pardonné : non pas parce
que Dieu ne peut pas pardonner tous
les péchés, mais parce que ces
hommes, dans leur entêtement, ont
rejeté et méprisé les grâces de l'Esprit
Saint. Ils ont en quelque sorte refusé
la miséricorde de Dieu et revendiqué
un « droit à persévérer dans le mal
»[6].



Une telle attitude se retrouve peut-
être dans l'examen de nos péchés.
Après de nombreuses années
d'efforts pour devenir des saints,
nous pouvons avoir l'impression de
reculer plutôt que d'avancer. Malgré
nos bons désirs, nous sentons nos
forces faiblir et pensons qu'il viendra
un temps où Dieu se lassera de nous
accorder son pardon. C'est cela le
désespoir : abandonner parce que
nous pensons avoir épuisé la
miséricorde de Dieu. Mais l'amour
du Seigneur ne dépend pas du fait
que nous l'ayons mérité ou non : son
désir de nous attirer à lui ne diminue
pas ; son amour gratuit ne connaît
pas de limites. « C'est le cœur
indestructible de notre espérance, le
noyau brûlant qui soutient notre
existence : au-delà de nos qualités et
de nos défauts, plus forte que les
blessures et les échecs du passé, que
nos peurs et nos inquiétudes face à
l'avenir, se trouve cette vérité : nous
sommes des enfants bien-aimés. » [7]



La Vierge Marie, notre espérance,
apporte à chacun de nous l'amour
inconditionnel que son fils Jésus a
pour nous.

[1] Saint Josemaria, Amis de Dieu, n.
37.

[2] Saint Josemaria, Chemin, n. 386.

[3] Sanint Josemaria, Amis de Dieu, n.
243.

[4] François, Message, 21-I-2014.

[5] Benoît XVI, Discours 24-III-2012.

[6] Saint Jean Paul II, Dominum et
Vivificantem, n. 46

[7]François, Homélie, 24-XII-2020.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/meditation/
meditation-10eme-dimanche-du-temps-

ordinaire-cycle-b/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-10eme-dimanche-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-10eme-dimanche-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-10eme-dimanche-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-lu/meditation/meditation-10eme-dimanche-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 10ème semaine du Temps Ordinaire, cycle B

