
opusdei.org

Voyage apostolique
du Saint Père en
République
Démocratique du
Congo et au Soudan
du Sud

Interventions du pape François
lors de son voyage pastoral et
œcuménique en République
démocratique du Congo et au
Soudan du Sud.

05/02/2023

Programme :



Mardi 31 janvier 2023

Rencontre avec les autorités, la
société civile et le corps diplomatique
dans le jardin du Palais de la Nation
à Kinshasa.

Mercredi 1er février 2023

Messe à l'aéroport de Ndolo,
Kinshasa

Rencontre avec les victimes de l'Est
du pays à la Nonciature Apostolique

Rencontre avec des représentants de
certaines organisations caritatives à
la nonciature apostolique

Jeudi, 2 février 2023

Rencontre avec les jeunes et les
catéchistes au Stade des Martyrs

Réunion de prière avec les évêques,
les prêtres, les religieux et

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/events/event.dir.html/content/vaticanevents/fr/2023/1/31/autorita-repdem-congo.html


religieuses, les séminaristes dans la
cathédrale de Notre Dame du Congo.

Vendredi, 3 février 2023

Rencontre avec les évêques au siège
de la CENCO.

Rencontre avec les autorités, la
société civile et le Corps
Diplomatique dans le jardin du
Palais Présidentiel (Yuba)

Samedi 4 février 2023

Rencontre avec les évêques, les
prêtres, les religieux et religieuses,
les séminaristes à la cathédrale
Sainte-Thérèse.

Rencontre avec des personnes
déplacées à l'intérieur du pays au
Freedom Hall

Prière œcuménique au mausolée de
John Garang

Dimanche 5 février 2023



Sainte Messe au Mausolée de John
Garang

Mardi 31 janvier 2023

Rencontre avec les autorités, la
société civile et le corps
diplomatique dans le jardin du
Palais de la Nation à Kinshasa.

Monsieur le Président de la
République,

Membres illustres du Gouvernement
et du Corps diplomatique,

distinguées Autorités, religieuses et
civiles,

éminents Représentants de la société
civile et du monde de la culture,

Mesdames et Messieurs !



Je vous salue cordialement et je
remercie Monsieur le Président pour
les paroles qu’il m’a adressées. Je
suis heureux d’être ici, sur cette terre
si belle, si vaste, si luxuriante, qui
embrasse, au nord, la forêt
équatoriale ; au centre et vers le sud,
les hauts plateaux et les savanes
arborées ; à l’est, les collines, les
montagnes, les volcans et les lacs ; à
l’ouest les grandes étendues d’eaux,
avec le fleuve Congo qui rejoint
l’océan. Dans votre pays, qui est
comme un continent dans le grand
continent africain, on a l’impression
que la terre entière respire. Mais, si
la géographie de ce poumon vert est
riche et variée, l’histoire n’a pas été
aussi généreuse. Tourmentée par la
guerre, la République Démocratique
du Congo continue de subir à
l’intérieur de ses frontières des
conflits et des migrations forcées, et à
souffrir de terribles formes
d’exploitation, indignes de l’homme
et de la création. Ce pays immense et



plein de vie, ce diaphragme de
l’Afrique, frappé par la violence
comme par un coup de poing dans
l’estomac, semble depuis longtemps
avoir perdu son souffle. Monsieur le
Président, vous avez mentionné ce
génocide oublié dont souffre la
République du Congo.

Et tandis que vous, Congolais, vous
luttez pour sauvegarder votre dignité
et votre intégrité territoriale contre
les méprisables tentatives de
fragmentation du pays, je viens à
vous, au nom de Jésus, comme un
pèlerin de réconciliation et de paix.
J’ai beaucoup désiré me trouver ici et
je viens enfin vous apporter la
proximité, l’affection et la
consolation de toute l’Église et
apprendre de votre exemple de
patience, de courage et de lutte.

Je voudrais vous parler à travers une
image qui symbolise bien la beauté
lumineuse de cette terre : l’image du



diamant. Chères femmes et chers
hommes Congolais, votre pays est
vraiment un diamant de la création ;
mais vous, vous tous, êtes infiniment
plus précieux que toutes les choses
bonnes qui sortent de ce sol fertile !
Je suis ici pour vous étreindre et vous
rappeler que vous avez une valeur
inestimable, que l’Église et le Pape
ont confiance en vous, qu’ils croient
en votre avenir, un avenir qui soit
entre vos mains et dans lequel vous
méritiez de déverser vos dons
d’intelligence, de sagacité et
d’assiduité. Courage, frère et sœur
congolais ! Relève-toi, reprends dans
tes mains, comme un diamant très
pur, ce que tu es, ta dignité, ta
vocation à garder en harmonie et en
paix la maison que tu habites. Revis
l’esprit de ton hymne national, en
rêvant et en mettant en pratique ses
paroles : « Par le dur labeur, nous
bâtirons un pays plus beau qu’avant,
dans la paix ».



Chers amis, les diamants,
généralement rares, abondent ici. Si
cela vaut pour les richesses
matérielles cachées sous la terre, cela
vaut à plus forte raison pour les
richesses spirituelles enfermées dans
vos cœurs. Et c’est précisément à
partir des cœurs que la paix et le
développement sont possibles car,
avec l’aide de Dieu, les êtres humains
sont capables de justice et de pardon,
de concorde et de réconciliation,
d’engagement et de persévérance
pour mettre à profit les talents reçus.
Dès le début de mon voyage, je
souhaite donc lancer un appel : que
chaque Congolais se sente appelé à
jouer son rôle ! Que la violence et la
haine n’aient plus de place dans le
cœur et sur les lèvres de quiconque,
car ce sont des sentiments inhumains
et anti-chrétiens qui paralysent le
développement et ramènent en
arrière, vers un sombre passé.



En parlant de frein au
développement et de retour au passé,
il est tragique que ces lieux, et plus
généralement le continent africain,
souffrent encore de diverses formes
d’exploitation. Il y a cette devise qui
sort de l’inconscient de tant de
cultures et de tant de personnes :
“L’Afrique doit être exploitée”, cela
est terrible ! Après le colonialisme
politique, un “colonialisme
économique” tout aussi asservissant
s’est déchainé. Ce pays, largement
pillé, ne parvient donc pas à profiter
suffisamment de ses immenses
ressources : on en est arrivé au
paradoxe que les fruits de sa terre le
rendent “étranger” à ses habitants.
Le poison de la cupidité a
ensanglanté ses diamants. C’est un
drame devant lequel le monde
économiquement plus avancé ferme
souvent les yeux, les oreilles et la
bouche. Mais ce pays et ce continent
méritent d’être respectés et écoutés,
ils méritent espace et attention :



Retirez vos mains de la République
Démocratique du Congo, retirez vos
mains de l'Afrique ! Cessez d’étouffer
l’Afrique : elle n’est pas une mine à
exploiter ni une terre à dévaliser.
Que l’Afrique soit protagoniste de
son destin ! Que le monde se
souvienne des désastres commis au
cours des siècles au détriment des
populations locales et qu’il n’oublie
pas ce pays ni ce continent. Que
l’Afrique, sourire et espérance du
monde, compte davantage : qu’on en
parle davantage, qu’elle ait plus de
poids et de représentation parmi les
nations !

Une diplomatie de l’homme pour
l’homme, des peuples pour les
peuples, doit se déployer, selon
laquelle les opportunités de
croissance des personnes soient au
centre, et non le contrôle des zones et
des ressources, les visées
d’expansion et l’augmentation des
profits.



En regardant ce peuple, on a
l’impression que la Communauté
internationale s’est presque résignée
à la violence qui le dévore. Nous ne
pouvons pas nous habituer au sang
qui coule dans ce pays, depuis des
décennies désormais, faisant des
millions de morts à l’insu de
beaucoup. Il faut que l’on sache ce
qui se passe ici, que les processus de
paix en cours, - que j’encourage de
toutes mes forces - soient soutenus
dans les faits et que les engagements
soient tenus. Grâce à Dieu, il y en a
qui contribuent au bien de la
population locale et à un réel
développement à travers des projets
efficaces: non pas des interventions
de pure assistance, mais des plans
visant à une croissance intégrale.
J’exprime toute ma gratitude aux
pays et aux organisations qui
fournissent des aides substantielles
en ce sens, en contribuant à la lutte
contre la pauvreté et les maladies,
soutenant l’État de droit et



promouvant le respect des droits
humains. Je forme le vœu qu’ils
puissent continuer à jouer
pleinement et courageusement ce
noble rôle.

Revenons à l’image du diamant. Une
fois travaillé, sa beauté provient
également de sa forme, de ses
nombreuses facettes
harmonieusement disposées. Ce
pays, riche de son pluralisme
typique, a lui aussi un caractère
polyédrique. C’est une richesse qui
doit être conservée, en évitant de
glisser dans le tribalisme et la
confrontation. Prendre obstinément
parti pour sa propre ethnie ou pour
des intérêts particuliers, alimentant
des spirales de haine et de violence,
tourne au détriment de tous en
bloquant la nécessaire “chimie de
l’ensemble”. À propos de chimie, il
est intéressant de noter que les
diamants sont constitués des seuls
atomes de carbone, lesquels, s’ils



étaient reliés différemment,
formeraient du graphite. La
différence entre la luminosité d’un
diamant et l’obscurité du graphite
provient de la manière dont les
atomes individuels sont disposés
dans le réseau cristallin. Cette
métaphore exprime le fait que le
problème n’est pas la nature des
hommes ou des groupes ethniques et
sociaux, mais la manière dont on
décide d’être ensemble. La volonté
ou non de se rencontrer, de se
réconcilier et de recommencer fait la
différence entre l’obscurité du conflit
et un avenir lumineux de paix et de
prospérité.

Chers amis, le Père céleste veut que
nous sachions nous accueillir comme
les frères et sœurs d’une même
famille, et travailler à un avenir qui
soit avec les autres et non contre les
autres. “Bintu bantu” : c’est ainsi que
l’un de vos proverbes rappelle très
bien que, la vraie richesse, ce sont les



personnes et les bonnes relations
entre elles. En particulier, les
religions, avec leur patrimoine de
sagesse, sont appelées à y contribuer,
par un effort quotidien de
renoncement à toute agressivité,
prosélytisme et contrainte, qui sont
des moyens indignes de la liberté
humaine. Quand on en vient à
imposer, en allant à la chasse aux
fidèles, de manière aveugle par la
ruse ou par la force, on ravage la
conscience d’autrui et on tourne le
dos au vrai Dieu, parce que - ne
l’oublions pas – « là où l’Esprit du
Seigneur est présent, là est la liberté
» (2 Co 3, 17) e là où il n’y a pas de
liberté, il n’y a pas l’Esprit du
Seigneur. Les membres de la société
civile, dont certains sont ici présents,
jouent également un rôle essentiel
dans la construction d’un avenir de
paix et de fraternité. Ils ont souvent
démontré qu’ils savaient s’opposer à
l’injustice et au délabrement, au prix
de grands sacrifices, pour défendre



les droits humains, la nécessité d’une
éducation solide pour tous et une vie
plus digne pour chacun. Je remercie
sincèrement les femmes et les
hommes, en particulier les jeunes de
ce pays, qui ont souffert à divers
degrés pour cela, et je leur rends
hommage.

Le diamant, dans sa transparence,
réfracte admirablement la lumière
qu’il reçoit. Beaucoup d’entre vous
brillent par le rôle qu’ils jouent. Celui
qui détient des responsabilités civiles
et gouvernementales est appelé à
agir avec une clarté cristalline, en
vivant la fonction reçue comme un
moyen de servir la société. Le
pouvoir n’a de sens en effet que s’il
devient service. Combien il est
important d’agir dans cet esprit, en
fuyant l’autoritarisme, la recherche
de gains faciles et la soif d’argent que
l’apôtre Paul désigne comme « la
racine de tous les maux » (1 Tm 6,
10). Et en même temps, favoriser des



élections libres, transparentes,
crédibles ; étendre davantage aux
femmes, aux jeunes et à différents
groupes, aux groupes marginalisés,
la participation aux processus de
paix; rechercher le bien commun et
la sécurité des personnes plutôt que
les intérêts personnels ou de
groupes ; renforcer la présence de
l’État partout sur le territoire ;
prendre soin des si nombreuses
personnes déplacées et réfugiées.
Que l’on ne se laisse pas manipuler,
et moins encore acheter, par ceux
qui veulent maintenir le pays dans la
violence afin de l’exploiter et de faire
des affaires honteuses : cela
n’apporte que discrédit et honte,
avec la mort et la misère. Au
contraire, il est bon de se rapprocher
des personnes pour se rendre compte
de la manière dont ils vivent. Elles
font confiance lorsqu’elles sentent
que les gouvernants sont réellement
proches, non pas par calcul ou par
exhibition, mais par service.



Dans la société, ce sont souvent les
ténèbres de l’injustice et de la
corruption qui obscurcissent la
lumière du bien. Il y a des siècles,
saint Augustin, né sur ce continent,
se demandait déjà : « Si la justice
n’est pas respectée, que sont les États,
sinon des bandes de voleurs ? » (De
civ. Dei, IV, 4). Dieu est du côté de
ceux qui ont faim et soif de justice
(cf. Mt 5, 6). Il ne faut pas se lasser de
promouvoir dans tous les domaines
le droit et l’équité, en luttant contre
l’impunité et la manipulation des lois
et de l’information.

Un diamant sort de la terre
authentique mais brut, nécessitant
un travail. De même, les diamants les
plus précieux de la terre congolaise
que sont les enfants de cette nation
doivent pouvoir bénéficier de
véritables opportunités éducatives
qui leur permettent de mettre
pleinement à profit leurs brillants
talents. L’éducation est



fondamentale : elle est la voie de
l’avenir, la route à emprunter pour
atteindre la pleine liberté de ce pays
comme du continent africain. Il est
urgent d’y investir afin de préparer
des sociétés qui seront fortes si elles
sont bien instruites, autonomes si
elles sont pleinement conscientes de
leurs potentialités et capables de les
développer avec responsabilité et
persévérance. Mais beaucoup
d’enfants ne vont pas à l’école :
combien, au lieu de recevoir une
éducation digne de ce nom, sont
exploités ! Trop d’entre eux meurent,
soumis à des travaux asservissants
dans les mines. Aucun effort ne doit
être ménagé pour dénoncer le fléau
du travail des enfants et y mettre fin.
Combien de filles sont marginalisées
et violées dans leur dignité ! Les
enfants, les jeunes filles, les jeunes
sont le présent de l’espérance, ils
sont l’espérance : ne permettons pas
que celle-ci soit effacée, cultivons-la
avec passion !



Le diamant, don de la terre, appelle à
la sauvegarde de la création, à la
protection de l’environnement.
Située au cœur de l’Afrique, la
République Démocratique du Congo
abrite l’un des plus grands poumons
verts du monde, qui doit être
préservé. Comme pour la paix et
pour le développement, dans ce
domaine également une
collaboration large et fructueuse est
importante, permettant d’intervenir
efficacement, sans imposer des
modèles extérieurs plus utiles à ceux
qui aident qu’à ceux qui sont aidés.
Nombreux sont ceux qui ont
demandé à l’Afrique de s’engager et
qui ont offert des aides afin de lutter
contre le changement climatique et
le coronavirus. Ce sont certainement
des opportunités à saisir, mais il y a
surtout besoin de modèles sanitaires
et sociaux qui ne répondent pas
seulement aux urgences du moment
mais contribuent à une croissance
sociale effective : des structures



solides et du personnel honnête et
compétent pour surmonter les graves
problèmes comme la faim et les
maladies qui entravent le
développement à sa naissance.

Enfin, le diamant est le minéral
d’origine naturelle qui présente la
plus grande dureté. Sa résistance aux
produits chimiques est très grande.
La répétition continuelle des
attaques violentes ainsi que les
nombreuses situations de détresse
pourraient affaiblir la résistance des
Congolais, miner leur force d’âme,
les conduire à se décourager et à
s’enfermer dans la résignation. Mais,
au nom du Christ qui est le Dieu de
l’espérance, le Dieu de toute
possibilité qui donne toujours la
force de recommencer, au nom de la
dignité et de la valeur des diamants
les plus précieux de cette terre que
sont ses habitants, je voudrais inviter
chacun à un nouveau départ social
courageux et inclusif. L’histoire



lumineuse mais blessée du pays
l’exige, les jeunes et les enfants en
particulier l’implorent. Je suis avec
vous et j’accompagne par la prière et
la proximité tout effort pour un
avenir pacifique, harmonieux et
prospère de ce grand pays. Que Dieu
bénisse la nation congolaise tout
entière !

Mercredi 1er février 2023

Messe à l'aéroport de Ndolo,
Kinshasa

Bandeko, Bobóto [Frères et sœurs,
paix] R/ Bondeko [Fraternité]

Bondéko [Fraternité] R/ Esengo [Joie]

Esengo, joie : ma joie de vous voir et
de vous rencontrer est grande : j'ai
beaucoup désiré ce moment - cela



fait un an que nous attendons ! -,
merci d'être là !

L'Évangile vient juste de nous dire
que la joie des disciples aussi était
grande le soir de Pâques, et que cette
joie avait jailli « en voyant le
Seigneur » (Jn 20, 20). Dans cette
atmosphère de joie et de stupeur, le
Ressuscité s'adresse aux siens. Et
qu'est-ce qu'il leur dit? D'abord, trois
mots : « La paix soit avec vous ! » (v.
19). C'est une salutation, mais c'est
plus qu'une salutation : c'est un don.
Parce que la paix, cette paix
annoncée par les anges la nuit de
Bethléem (cf. Lc 2, 14), cette paix que
Jésus a promise aux siens (cf. Jn 14,
27), elle est maintenant, pour la
première fois, solennellement
donnée aux disciples. La paix de
Jésus, qui nous est également donnée
en chaque Messe, est pascale : elle
vient avec la résurrection parce que
le Seigneur devait d'abord vaincre
nos ennemis, le péché et la mort, et



réconcilier le monde avec le Père ; il
devait éprouver notre solitude et
notre abandon, nos enfers,
embrasser et combler les distances
qui nous séparaient de la vie et de
l'espérance. Maintenant, les
distances entre le Ciel et la terre,
entre Dieu et l'homme étant
annulées, la paix de Jésus est donnée
aux disciples.

Mettons-nous de leur côté. Ils étaient
ce jour-là complètement abasourdis
par le scandale de la croix, blessés
intérieurement d’avoir abandonné
Jésus en fuyant, déçus de l’issue de
son histoire, craignant de finir
comme lui. Il y avait en eux de la
culpabilité, de la frustration, de la
tristesse, de la peur... Eh bien, alors
que dans le cœur des disciples ce
sont des ruines, Jésus proclame la
paix ; alors qu'ils ressentent en eux la
mort, il annonce la vie. En d'autres
termes, la paix de Jésus survient au
moment où tout semble fini pour



eux, au moment le plus inattendu et
inespéré, où il n'y a aucune lueur de
paix. Ainsi fait le Seigneur : il nous
étonne, il nous tend la main lorsque
nous sommes sur le point de
sombrer, il nous relève quand nous
touchons le fond. Frères et sœurs,
avec Jésus, le mal ne l'emporte
jamais, il n'a jamais le dernier mot. «
C’est lui, le Christ, qui est notre paix
» (Ep 2, 14) et sa paix est toujours
victorieuse. C’est pourquoi, nous qui
appartenons à Jésus, nous ne
pouvons pas laisser la tristesse
l'emporter sur nous, nous ne
pouvons pas laisser la résignation et
le fatalisme s’installer. Si l’on respire
cette atmosphère autour de nous,
qu'il n'en soit pas ainsi pour nous :
dans un monde découragé par la
violence et la guerre, les chrétiens
doivent faire comme Jésus. Il a
répété, avec insistance, aux
disciples : La paix, la paix soit avec
vous ! (Cf. Jn 20, 19.21) ; et nous
sommes appelés à faire nôtre et dire



au monde cette annonce inespérée et
prophétique du Seigneur, cette
annonce de paix.

Mais, nous demandons nous,
comment garder et cultiver la paix
de Jésus ? Lui-même nous indique
trois sources de paix, trois sources
pour continuer à la cultiver. Elles
sont le pardon, la communauté et la
mission.

Voyons la première source : le
pardon. Jésus dit aux siens : « À qui
vous remettrez ses péchés, ils seront
remis » (v. 23). Cependant, avant de
donner aux apôtres le pouvoir de
pardonner, il leur pardonne ; non
pas avec des mots, mais avec un
geste, le premier que le Ressuscité
accomplit devant eux. L'Évangile dit :
« Il leur montra ses mains et son côté
» (v. 20). C’est-à-dire qu’il leur montre
ses plaies, il les leur offre, parce que
le pardon naît des blessures. Il naît
lorsque les blessures subies ne



laissent pas des cicatrices de haine,
mais deviennent le lieu où faire de la
place aux autres et accueillir leurs
faiblesses. Les fragilités deviennent
alors des opportunités, et le pardon
devient le chemin de la paix. Il ne
s'agit pas de tout laisser derrière soi
comme si de rien n'était, mais
d'ouvrir son cœur aux autres avec
amour. C'est ce que fait Jésus : face à
la misère de ceux qui l'ont renié et
abandonné, il montre ses plaies et
ouvre la source de la miséricorde. Il
n'utilise pas beaucoup de mots, mais
il ouvre grand son cœur blessé pour
nous dire qu'il est toujours blessé
d'amour pour nous.

Frères et sœurs, lorsque la
culpabilité et la tristesse nous
oppressent, lorsque les choses ne
vont pas bien, nous savons où
regarder : vers les plaies de Jésus,
prêt à nous pardonner avec son
amour blessé et infini. Il connaît tes
blessures, il connaît les blessures de



ton pays, de ton peuple, de ta terre !
Ce sont des blessures qui brûlent,
continuellement infectées par la
haine et la violence, alors que le
remède de la justice et le baume de
l’espérance ne semblent jamais
arriver. Frère et sœur, Jésus souffre
avec toi, il voit les blessures que tu
portes en toi et désire te consoler et
te guérir, en te présentant son Cœur
blessé. Dieu répète à ton cœur les
paroles qu'il a prononcées
aujourd'hui par le prophète Isaïe : «
Je le guérirai, je le conduirai, je le
comblerai de consolations » (Is 57,
18).

Ensemble, aujourd'hui, nous croyons
qu'il y a toujours avec Jésus la
possibilité d'être pardonné et de
recommencer, et aussi trouver la
force de pardonner à soi-même, aux
autres et à l'histoire ! C'est ce que le
Christ veut : nous oindre de son
pardon pour nous donner la paix et
le courage de pardonner à notre



tour, le courage d'accomplir une
grande amnistie du cœur. Comme il
nous est bon de purifier nos cœurs
de la colère, des remords, de tout
ressentiment et de toute rancœur !
Bien-aimés, que ce jour soit un temps
de grâce pour accueillir et vivre le
pardon de Jésus ! Qu’il soit l’occasion
pour toi, qui portes un lourd fardeau
dans ton cœur dont tu as besoin de te
débarrasser, de recommencer à
respirer. Et qu’il soit un moment
propice pour toi, qui t’affirmes
chrétien dans ce pays mais qui
commets des violences. À toi le
Seigneur dit : "Dépose tes armes,
embrasse la miséricorde". Et à tous
les blessés et opprimés de ce peuple,
il dit : "N'ayez pas peur de mettre vos
blessures dans les miennes, vos
plaies dans mes plaies. Faisons-le,
frères et sœurs; n'ayez pas peur de
sortir le Crucifix de votre col et de
vos poches, de le prendre dans les
mains et de le porter sur le cœur
pour partager vos blessures avec



celles de Jésus. De retour à la maison,
prenez le Crucifix que vous avez et
embrassez-le. Donnons au Christ la
possibilité de guérir nos cœurs,
jetons en Lui le passé, toutes les
peurs, toutes les angoisses. Comme
c'est beau d'ouvrir les portes du cœur
et celles de la maison à sa paix ! Et
pourquoi ne pas écrire dans vos
chambres, sur vos vêtements, à
l'extérieur de vos maisons, cette
parole : Paix à vous ! Exhibez-la, elle
sera une prophétie pour le pays, une
bénédiction du Seigneur sur ceux
que vous rencontrez. Paix à vous:
laissons-nous pardonner par Dieu et
pardonnons-nous les uns les autres!

Voyons maintenant la deuxième
source de paix : la communauté.
Jésus ressuscité ne s'adresse pas à
des disciples individuellement, mais
il les rencontre ensemble. Il leur
parle au pluriel et il donne sa paix à
la première communauté. Il n'y a pas
de christianisme sans communauté,



tout comme il n'y a pas de paix sans
fraternité. Mais en tant que
communauté, où marcher, où aller
pour trouver la paix ? Regardons à
nouveau les disciples. Avant Pâques,
ils suivaient Jésus mais ils
raisonnaient encore de manière trop
humaine. Ils espéraient un Messie
conquérant qui aurait chassé les
ennemis, qui aurait accompli des
prodiges et des miracles, qui aurait
augmenté leur prestige et leur
succès. Mais ces désirs mondains les
ont laissés les mains vides, pire, ils
ont retiré à la communauté la paix
en générant des discussions et des
oppositions (cf. Lc 9, 46 ; 22, 24). Pour
nous aussi, il y a ce risque : être
ensemble mais avancer seul en
cherchant dans la société - mais aussi
dans l'Église - le pouvoir, la carrière,
les ambitions... Or de cette manière,
l’on suit son propre moi au lieu du
vrai Dieu, et l’on finit comme les
disciples : enfermé chez soi, vide
d’espérance et rempli de peur et de



désillusions. Mais voici qu'à Pâques
ils retrouvent le chemin de la paix
grâce à Jésus qui souffle sur eux et
dit : « Recevez l’Esprit Saint » (Jn 20,
22). Grâce à l'Esprit Saint ils ne
considèreront plus ce qui les divise
mais ce qui les unit ; ils iront dans le
monde non plus pour eux-mêmes,
mais pour les autres ; non pas pour
avoir de la visibilité mais pour
donner de l’espérance; non pas pour
gagner l'approbation mais pour
dépenser leur vie avec joie pour le
Seigneur et pour les autres.

Frères et sœurs, le danger pour nous
est de suivre l'esprit du monde plutôt
que celui du Christ. Et quel est le
moyen de ne pas tomber dans les
pièges du pouvoir et de l'argent, de
ne pas céder aux divisions, aux
flatteries du carriérisme qui rongent
la communauté, aux fausses illusions
du plaisir et de la sorcellerie qui
renferment en soi-même ? Le
Seigneur nous le suggère à nouveau



par l'intermédiaire du prophète
Isaïe, en disant : « Je suis avec qui est
broyé, humilié dans son esprit, pour
ranimer l’esprit des humiliés, pour
ranimer le cœur de ceux qu’on a
broyés » (Is 57, 15). Le moyen c’est de
partager avec les pauvres : voilà le
meilleur antidote contre la tentation
de nous diviser et de devenir
mondains. Avoir le courage de
regarder les pauvres et de les écouter
car ils sont des membres de notre
communauté, et non pas des
étrangers à ôter de notre vue et de
notre conscience. Ouvrir notre cœur
aux autres, au lieu de le fermer sur
nos problèmes ou sur nos vanités.
Repartons des pauvres et nous
découvrirons que nous partageons
tous une pauvreté intérieure ; que
nous avons tous besoin de l'Esprit de
Dieu pour nous libérer de l'esprit du
monde ; que l'humilité est la
grandeur du chrétien et la fraternité
sa vraie richesse. Croyons en la
communauté et, avec l'aide de Dieu,



édifions une Église vide d'esprit
mondain mais remplie d'Esprit Saint,
libre de toute richesse pour soi-
même et pleine d'amour fraternel !

Enfin, nous en arrivons à la
troisième source de la paix : la
mission. Jésus dit aux disciples : « De
même que le Père m’a envoyé, moi
aussi, je vous envoie » (Jn 20, 21). Il
nous envoie comme le Père l'a
envoyé. Et comment le Père l'a-t-il
envoyé dans le monde ? Il l'a envoyé
pour servir et donner sa vie pour
l'humanité (cf. Mc 10, 45), pour
manifester sa miséricorde pour
chacun (cf. Lc 15), pour chercher
ceux qui sont loin (cf. Mt 9, 13). En
un mot, il l'a envoyé pour tous : pas
seulement pour les justes, mais pour
tous. En ce sens, les paroles d'Isaïe
résonnent à nouveau : « Paix ! La
paix à celui qui est loin, et à celui qui
est proche ! – dit le Seigneur » (Is 57,
19). À ceux qui sont loin d'abord, et



aux proches : pas seulement aux
"nôtres", mais à tous.

Frères et sœurs, nous sommes
appelés à être des missionnaires de
paix, et cela nous donnera la paix.
C'est un choix : c'est faire de la place
dans nos cœurs pour tous, c'est
croire que les différences ethniques,
régionales, sociales, religieuses et
culturelles viennent après et ne sont
pas des obstacles ; croire que les
autres sont des frères et des sœurs,
membres de la même communauté
humaine ; croire que tous sont
destinataires de la paix apportée
dans le monde par Jésus. C'est croire
que nous, chrétiens, nous sommes
appelés à collaborer avec tous, à
briser le cercle de la violence, à
démanteler les complots de la haine.
Oui, les chrétiens, envoyés par le
Christ, sont appelés par définition à
être la conscience de paix du monde :
non seulement des consciences
critiques, mais surtout des témoins



d’amour ; non pas ceux qui
revendiquent leurs droits mais à
ceux de l'Évangile que sont la
fraternité, l'amour et le pardon ; non
pas ceux qui cherchent leurs intérêts,
mais des missionnaires de l'amour
fou que Dieu a pour chaque être
humain.

Jésus dit aujourd'hui à chaque
famille, communauté, groupe
ethnique, quartier et ville de ce
grand pays : la Paix soit avec vous. La
Paix soit avec vous : que ces paroles
de notre Seigneur résonnent dans
nos cœurs, en silence. Sentons
qu’elles s’adressent à nous et
choisissons d'être des témoins du 
pardon, des acteurs dans la 
communauté, des personnes en 
mission de paix dans le monde.

Moto azalí na matói ma koyóka [Celui
qui a des oreilles pour entendre]

R/Ayoka [Qu’il entende]



Moto azalí na motéma mwa kondima
[Celui qui a le cœur pour consentir]

R/Andima [Qu’il consente]

RENCONTRE AVEC LES VICTIMES
DE LA VIOLENCE 

DANS L'EST DU PAYS (à la Nonciature
Apostolique)

Chers frères et sœurs !

Merci pour le courage de ces
témoignages. Face à la violence
inhumaine que vous avez vue de vos
yeux et éprouvée dans votre chair,
on reste sous le choc. Il n’y a qu’à
pleurer, sans paroles, en restant en
silence. Bunia, Beni-Butembo, Goma,
Masisi, Rutshuru, Bukavu, Uvira, des
lieux que les médias internationaux
ne mentionnent presque jamais : ici
et ailleurs, beaucoup de nos frères et



sœurs, enfants de la même humanité,
sont pris en otage par l’arbitraire du
plus fort, par celui qui tient en main
les armes les plus puissantes, des
armes qui continuent à circuler. Mon
cœur se rend aujourd’hui dans l’Est
de cet immense pays, qui n’aura pas
de paix tant qu’elle ne sera pas
obtenue là, dans sa partie orientale.

À vous, chers habitants de l’Est, je
veux vous dire : je suis proche de
vous. Vos larmes sont mes larmes,
votre souffrance est ma souffrance. À
chaque famille en deuil ou déplacée
en raison des villages brûlés et
d’autres crimes de guerre, aux
survivants des violences sexuelles, à
chaque enfant et adulte blessé, je
dis : je suis avec vous, je veux vous
apporter la caresse de Dieu. Son
regard tendre et compatissant se
pose sur vous. Alors que les violents
vous traitent comme des objets, le
Père qui est aux cieux voit votre
dignité et il dit à chacun de vous : «



Tu as du prix à mes yeux, tu as de la
valeur et je t’aime » (Is 43, 4). Frères
et sœurs, l’Église est et sera toujours
de votre côté. Dieu vous aime, il ne
vous a pas oubliés. Puissent les
hommes aussi se souvenir de vous !

C’est en son nom, avec les victimes et
ceux qui s’engagent pour la paix, la
justice et la fraternité, que je
condamne les violences armées, les
massacres, les viols, la destruction et
l’occupation des villages, le pillage
des champs et du bétail qui
continuent d’être perpétrés en
République Démocratique du Congo.
Et aussi l’exploitation, sanglante et
illégale, de la richesse de ce pays,
ainsi que les tentatives de partition
dans le but de pouvoir le gérer. Cela
remplit d’indignation le fait que
l’insécurité, la violence et la guerre
qui frappent tragiquement tant de
personnes sont honteusement
alimentées, non seulement par des
forces extérieures, mais aussi de



l’intérieur, pour en tirer des intérêts
et des avantages. Je m’adresse au
Père qui est aux cieux, qui nous veut
tous frères et sœurs sur la terre.
J’incline humblement la tête et, la
douleur dans le cœur, je lui demande
pardon pour la violence de l’homme
sur l’homme. Père, aie pitié de nous.
Console les victimes et ceux qui
souffrent. Convertis les cœurs de
ceux qui commettent de cruelles
atrocités qui jettent la honte sur
l’humanité tout entière ! Et ouvre les
yeux de ceux qui les ferment ou qui
se détournent devant ces
abominations.

Il s’agit de conflits qui forcent des
millions de personnes à quitter leurs
maisons, qui provoquent de très
graves violations des droits de
l’homme, qui désintègrent le tissu
socio-économique, qui causent des
blessures difficiles à guérir. Ce sont
des luttes partisanes où
s’entremêlent des dynamiques



ethniques, territoriales et de groupe ;
des conflits qui ont affaire avec la
propriété foncière, l’absence ou la
faiblesse des institutions, les haines
où le blasphème de la violence au
nom d’un faux dieu s’infiltre. Mais
c’est surtout une guerre déchainée
par une insatiable avidité de
matières premières et d’argent, qui
alimente une économie armée
laquelle exige instabilité et
corruption. Quel scandale et quelle
hypocrisie : les personnes sont
violées et tuées alors que les affaires
qui provoquent violences et morts
continuent à prospérer !

J’adresse un vibrant appel à toutes
les personnes, à toutes les entités
internes et externes qui tirent les
ficelles de la guerre en République
Démocratique du Congo, en la
pillant, en la flagellant et en la
déstabilisant. Vous vous enrichissez
par l’exploitation illégale des biens
de ce pays et le sacrifice cruel de



victimes innocentes. Entendez le cri
de leur sang (cf. Gn 4, 10), prêtez
l’oreille à la voix de Dieu qui vous
appelle à la conversion, et à celle de
votre conscience : faites taire les
armes, mettez fin à la guerre. Cela
suffit ! Cela suffit de s’enrichir sur le
dos des plus faibles, cela suffit de
s’enrichir avec des ressources et de
l’argent entachés de sang !

Chers frères et sœurs, et nous, que
pouvons-nous faire ? Par où
commencer ? Comment agir pour
promouvoir la paix ? Je voudrais
humblement vous proposer de
repartir de deux “non” et de deux
“oui”.

Tout d’abord, non à la violence,
toujours et, en tout cas, sans “si” et
sans “mais”. Non à la violence !
Aimer son peuple c’est ne pas
nourrir de haine envers les autres.
Au contraire, aimer son pays c’est
refuser de se laisser entraîner par



ceux qui incitent à recourir à la
force. C’est un tragique mensonge : la
haine et la violence, à plus forte
raison pour ceux qui sont chrétiens,
ne sont jamais acceptables, jamais
justifiables, jamais tolérables. La
haine engendre seulement davantage
de haine et la violence davantage de
violence. Un “non” clair et fort doit
ensuite être dit à ceux qui propagent
au nom de Dieu cette violence, cette
haine. Chers Congolais, ne vous
laissez pas séduire par les personnes
ou les groupes qui incitent à la
violence en son nom. Dieu est le Dieu
de la paix et non de la guerre.
Prêcher la haine est un blasphème.
Et la haine ronge toujours le cœur de
l’homme. Celui qui vit de violence, en
effet, ne vit jamais bien : il pense
sauver sa vie mais il est emporté
dans un tourbillon de mal qui, en
l’amenant à combattre les frères et
sœurs avec lesquels il a grandi et
vécu pendant des années, le tue à
l’intérieur.



Mais pour dire vraiment “non” à la
violence, il ne suffit pas d’éviter les
actes violents. Il faut extirper les
racines de la violence : je pense à
l’avidité, à l’envie, et surtout à la
rancœur. Alors que je m’incline avec
respect devant la souffrance endurée
par beaucoup, je voudrais demander
à chacun de se comporter de la
manière que vous nous avez
suggérée, vous, témoins courageux
qui avez le courage de désarmer
votre cœur. Je le demande à tous, au
nom de Jésus qui a pardonné à ceux
qui lui ont transpercé les poignets et
les pieds avec les clous pour le fixer à
une croix : je vous prie de désarmer
votre cœur. Cela ne veut pas dire
cesser de s’indigner devant le mal et
ne pas le dénoncer ; ceci est un
devoir ! Cela ne signifie pas non plus
l’impunité et l’annulation des
atrocités, en allant comme si de rien
n’était. Ce qui nous est demandé, au
nom de la paix, au nom du Dieu de la
paix, c’est de démilitariser le cœur :



ôter le poison, rejeter la haine,
désamorcer l’avidité, effacer le
ressentiment. Dire “non” à tout cela
semblerait être de la faiblesse ; mais
en réalité cela rend libre, parce que
cela donne la paix. Oui, la paix naît
des cœurs, des cœurs libérés de la
rancœur.

Il y a ensuite un deuxième “non” à
dire : non à la résignation. La paix
demande de combattre le
découragement, la morosité et la
méfiance qui conduisent à croire
qu’il vaut mieux se méfier de tout le
monde, vivre séparés et éloignés
plutôt que de se tendre la main et
marcher ensemble. Encore une fois,
au nom de Dieu, je renouvelle
l’invitation pour que ceux qui vivent
en République Démocratique du
Congo ne baissent pas les bras, mais
s’engagent pour construire un avenir
meilleur. Un avenir de paix ne
tombera pas du ciel ; il pourra
advenir si les cœurs sont débarrassés



du fatalisme résigné et de la peur de
s’impliquer avec les autres. Un
avenir différent adviendra s’il vient
de tous et non de quelques-uns, s’il
est pour tous et non contre qui que
ce soit. Un avenir nouveau adviendra
si l’autre, qu’il soit tutsi ou hutu, n’est
plus un adversaire ou un ennemi,
mais un frère et une sœur dans les
cœurs duquel il faut croire que se
trouve, caché, le même désir de paix.
Dans l’Est aussi, la paix est possible !
Croyons-y ! Travaillons-y sans
renvoyer le changement !

On ne peut pas construire l’avenir en
restant enfermé dans ses intérêts
particuliers, replié dans ses groupes,
dans ses ethnies et dans ses clans. Un
adage swahili enseigne : « jirani ni
ndugu » [le voisin est un frère]. Frère,
sœur, tous tes voisins sont tes frères,
qu’ils soient Burundais, Ougandais
ou Rwandais. Nous sommes tous
frères, parce que fils du même Père.
Ainsi nous l’enseigne la foi



chrétienne, professée par une grande
partie de la population. Alors, levons
le regard vers le Ciel et ne restons
pas prisonniers de la crainte : le mal
que chacun a souffert doit être
converti en bien pour tous. Que le
découragement qui paralyse cède la
place à une ardeur renouvelée, à une
lutte intrépide pour la paix, à des
intentions courageuses de fraternité,
à la beauté de crier ensemble plus
jamais : plus jamais de violence, plus
jamais de rancœur, plus jamais de
résignation !

Et nous voici enfin aux deux “oui”
pour la paix. Avant tout, oui à la
réconciliation. Chers amis, ce que
vous allez faire est merveilleux. Vous
voulez vous engager à vous
pardonner mutuellement et à
répudier les guerres et les conflits
pour résoudre les distances et les
différences. Et vous voulez le faire en
priant ensemble, dans un instant,
serrés autour de l’arbre de la Croix



sous lequel, avec grand courage, vous
voulez déposer les signes des
violences que vous avez vues et
subies : uniformes, machettes,
marteaux, haches, couteaux... La
croix aussi était un instrument de
souffrance et de mort, le plus terrible
au temps de Jésus, mais, traversé par
son amour, il est devenu un
instrument universel de
réconciliation, un arbre de vie.

Je voudrais vous dire : soyez, vous
aussi, des arbres de vie. Faites comme
les arbres qui absorbent la pollution
et qui restituent l’oxygène. Ou bien,
comme le dit un proverbe : “Dans la
vie, fais comme le palmier : il reçoit
des pierres, il rend des dattes”. Telle
est la prophétie chrétienne :
répondre au mal par le bien, à la
haine par l’amour, à la division par
la réconciliation. La foi porte en elle
une idée nouvelle de justice qui ne se
contente pas de punir et renonce à
venger, mais qui veut réconcilier,



désamorcer de nouveaux conflits,
éteindre la haine, pardonner. Et tout
cela est plus fort que le mal. Savez-
vous pourquoi ? Parce qu’elle
transforme la réalité de l’intérieur
plutôt qu’elle ne la détruit de
l’extérieur. C’est ainsi seulement que
l’on vainc le mal, tout comme Jésus
l’a fait sur l’arbre de la croix, s’en
chargeant et le transformant par son
amour. La souffrance s’est ainsi
transformée en espérance. Chers
amis, seul le pardon ouvre les portes
à demain, car il ouvre les portes à
une justice nouvelle, sans oublier,
défait le cercle vicieux de la
vengeance. Se réconcilier, c’est
engendrer demain : c’est croire en
l’avenir plutôt que rester ancré dans
le passé ; c’est miser sur la paix
plutôt que se résigner à la guerre ;
c’est s’évader de la prison de ses
bonnes raisons pour s’ouvrir aux
autres et goûter ensemble la liberté.



Ensuite le dernier “oui”, décisif : oui
à l’espérance. Si la réconciliation peut
être représentée comme un arbre,
comme un palmier qui donne du
fruit, l’espérance est l’eau qui le rend
florissant. Cette espérance a une
source et cette source a un nom, que
je veux proclamer ici avec vous :
Jésus ! Jésus ! Avec Lui, le mal n’a
plus le dernier mot sur la vie ; avec
Lui, qui a fait d’un sépulcre -
terminus de l’itinéraire humain - le
début d’une histoire nouvelle, de
nouvelles possibilités s’ouvrent
toujours. Avec Lui, chaque tombe
peut se transformer en un berceau,
chaque calvaire en un jardin pascal.
Avec Jésus l’espérance naît et renaît :
pour celui qui a subi le mal et aussi
pour celui qui l’a commis. Frères et
sœurs de l’Est du pays, cette
espérance est pour vous, vous y avez
droit. Mais c’est aussi un droit à
conquérir. Comment ? En la semant
chaque jour, avec patience. Je
reviens à l’image du palmier. Un



proverbe dit : « Quand tu manges la
noix, tu vois le palmier, mais celui
qui l’a planté est retourné à la terre
depuis longtemps ». En d’autres
termes, pour conquérir les fruits
espérés, il faut travailler dans le
même esprit que les planteurs de
palmiers, en pensant aux générations
futures et non aux résultats
immédiats. Semer le bien fait du
bien : cela libère de la logique étroite
du gain personnel et offre à chaque
journée son pourquoi. Cela met dans
la vie le souffle de la gratuité et nous
rend davantage semblables à Dieu,
semeur patient qui répand
l’espérance sans jamais se lasser.

Aujourd’hui, je remercie et je bénis
tous les semeurs de paix qui œuvrent
dans le pays : les personnes et les
institutions qui se dépensent dans
l’aide et dans la lutte en faveur des
victimes de la violence, de
l’exploitation et des catastrophes
naturelles ; les femmes et les



hommes qui sont ici animés par le
désir de promouvoir la dignité des
personnes. Certains ont perdu la vie
alors qu’ils servaient la paix, comme
l’Ambassadeur Luca Attanasio, le
Gendarme Vittorio Iacovacci et le
chauffeur Mustapha Milambo,
assassinés il y a deux ans dans l’Est
du pays. Ils étaient des semeurs
d’espérance et leur sacrifice ne sera
pas perdu.

Frères et sœurs, fils et filles de l’Ituri,
du Nord et du Sud Kivu, je suis
proche de vous, je vous étreins et je
vous bénis tous. Je bénis chaque
enfant, adulte, personne âgée,
chaque personne blessée par la
violence en République
Démocratique du Congo, en
particulier chaque femme et chaque
mère. Et je prie pour que la femme,
toute femme, soit respectée, protégée
et valorisée : commettre une violence
sur une femme et sur une mère, c’est
la faire à Dieu lui-même, qui, d’une



femme, d’une mère, a pris la
condition humaine. Que Jésus, notre
frère, Dieu de la réconciliation qui a
planté l’arbre de vie de la croix au
cœur des ténèbres du péché et de la
souffrance, Jésus, Dieu de l’espérance
qui croit en vous, en votre pays et en
votre avenir, qu’il bénisse vous tous
et vous console. Qu’il répande sa paix
dans vos cœurs, dans vos familles et
dans toute la République
Démocratique du Congo. Merci !

RENCONTRE AVEC LES
REPRÉSENTANTS DE CERTAINES
ŒUVRES CARITATIVES - Nonciature
apostolique (Kinshasa)

Chers frères et sœurs,

je vous salue affectueusement et
vous remercie pour les chants, pour
les témoignages et pour ce que vous
m'avez raconté, mais surtout pour



tout ce que vous faites ! Dans ce pays
où il y a beaucoup de violences qui
résonnent comme le bruit sourd d'un
arbre abattu, vous êtes la forêt qui
pousse chaque jour en silence et qui
rend l'air meilleur, respirable. Bien
sûr, l'arbre qui tombe fait davantage
de bruit, mais Dieu aime et cultive la
générosité qui germe
silencieusement et porte du fruit. Il
pose son regard avec joie sur ceux
qui servent les nécessiteux. C'est
ainsi que le bien grandit, dans la
simplicité des mains et des cœurs
tendus vers les autres, dans le
courage des petits pas pour
s'approcher des plus faibles au nom
de Jésus. Le proverbe cité par Cecilia
est vrai : « Mille pas commencent
toujours par un premier » !

Une chose m'a frappé : vous ne vous
êtes pas contentés de me lister les
problèmes sociaux, et vous n’avez
pas énuméré beaucoup de données
sur la pauvreté. Mais vous avez



surtout parlé avec affection des
pauvres. Vous avez parlé de vous-
mêmes et de personnes que vous ne
connaissiez pas auparavant et qui
vous sont maintenant devenues
familières : des noms et des visages.
Merci pour ce regard qui sait
reconnaître Jésus dans les plus petits
de ses frères. Le Seigneur doit être
cherché et aimé dans les pauvres et,
en tant que chrétiens, nous devons
faire attention lorsque nous nous
détournons d'eux : car quelque chose
ne va pas quand un croyant tient à
distance les bien-aimés du Christ.

Alors que beaucoup de gens
aujourd'hui les rejettent, vous, vous
les embrassez ; alors que le monde
les exploite, vous, vous les
promouvez. La promotion contre
l'exploitation : voilà la forêt qui
pousse, alors que la déforestation du
rejet fait rage ! Je voudrais donner de
la voix à ce que vous faites, favoriser
la croissance et l’espérance en



République Démocratique du Congo,
et sur ce continent. Je suis venu ici
animé par le désir de donner de la
voix à ceux qui n'en ont pas. Comme
j'aimerais que les médias accordent
davantage de place à ce pays et à
l'Afrique dans son ensemble ! Que les
peuples, les cultures, les souffrances
et les espérances de ce jeune
continent d’avenir soient connus ! On
découvrira d'immenses talents, des
histoires de véritable grandeur
humaine et chrétienne, des histoires
nées dans un climat authentique qui
sait respecter les plus petits, les
personnes âgées et la création.

Il est beau de vous donner la parole
ici, à la Nonciature, parce que les
Représentations Pontificales, les «
maisons du Pape » disséminées dans
le monde, sont et doivent être des
amplificateurs de la promotion
humaine, des pôles de charité à
l'avant-garde de la diplomatie de la
miséricorde, pour favoriser les aides



concrètes et promouvoir les réseaux
de coopération. Cela se fait déjà, sans
bruit, dans de nombreuses parties du
monde et ici depuis longtemps : cette
maison est une présence proche
depuis des décennies. Inaugurée il y
a quatre-vingt-dix ans comme
Délégation Apostolique, elle fêtera
dans quelques jours le soixantième
anniversaire de son élévation au
rang de Nonciature.

Frères et sœurs qui aimez ce pays et
vous consacrez à son peuple, ce que
vous faites est merveilleux mais n'est
en rien facile. On pleure lorsque l'on
entend des histoires, comme celles
que vous m'avez racontées, de
personnes souffrantes condamnées
par l'indifférence générale à une vie
errante, qui les conduit à vivre dans
la rue, les exposant aux risques de
violences physiques et d'abus
sexuels, et même à l'accusation de
sorcellerie, alors qu'elles n'ont besoin
que d'amour et de soins. Tekadio, j'ai



été touché par ce que tu nous as dit :
à cause de la lèpre, tu te sens, encore
aujourd'hui en 2023, « discriminé,
regardé avec mépris et humilié »,
lorsque les gens, avec un mélange de
honte, d'incompréhension et de peur,
se dépêchent de nettoyer là même où
ta seule ombre est passée. La
pauvreté et le rejet offensent
l'homme, ils en défigurent la dignité :
ce sont comme des cendres qui
éteignent le feu qu'il porte en lui.
Oui, toute personne, dans la mesure
où elle est créée à l'image de Dieu,
resplendit d'un feu lumineux, mais
seul l'amour retire la cendre qui la
recouvre. Ce n'est qu'en rendant la
dignité que l'on restaure l’humanité !
J'ai été attristé d'entendre qu'ici
aussi, comme dans de nombreuses
régions du monde, les enfants et les
personnes âgées sont mis au rebut.
Plus que scandaleux cela porte
préjudice à toute la société qui se
construit, précisément, à partir de
l'attention portée aux personnes



âgées et aux enfants, aux racines et à
l'avenir. Rappelons-nous : un
développement véritablement
humain ne peut se faire sans
mémoire et sans avenir. Mémoire,
apportée par les personnes âgées,
avenir, apporté par les jeunes.

Frères et sœurs, aujourd'hui, avec
vous et à travers vous, je voudrais
partager avec les nombreux
bienfaiteurs de ce grand pays deux
interrogations. Tout d'abord, cela en
vaut-il la peine ? Vaut-il la peine de
s’engager face à un océan de besoins
qui ne cesse d'augmenter de façon
dramatique ? N'est-ce pas un effort
vain, en plus d’être souvent
décourageant ? Ce qu’a dit Sœur
Maria Celeste nous aide : « Malgré
notre petitesse, le Seigneur crucifié
désire nous avoir à ses côtés pour
soutenir le drame du monde ». C'est
vrai, la charité nous met en
harmonie avec Dieu, et Il nous
surprend avec des prodiges



inespérés qui se produisent à travers
ceux qui aiment. Vos histoires sont
riches d'événements merveilleux,
connus du cœur de Dieu et
impossibles aux seules forces
humaines. Je pense à ce que tu nous
as raconté, Pierre, quand tu as dit
que dans le désert de l'impuissance
et de l'indifférence, dans la mer de la
souffrance, avec tes amis, tu as
découvert que Dieu ne vous avait pas
oublié, parce qu'il vous a envoyé des
personnes qui ne se sont pas
détournées en traversant la rue où
vous étiez. Ainsi, sur leur visage,
vous avez redécouvert celui de Jésus
et vous voulez maintenant faire de
même pour les autres. Le bien est
ainsi, il se diffuse, il ne se laisse pas
paralyser par la résignation et les
statistiques, mais invite à donner aux
autres ce que l’on a reçu
gratuitement. Je reçois et je donne. Il
faut que les jeunes en particulier
voient cela : des visages qui
surmontent l'indifférence en



regardant les personnes dans les
yeux ; des mains qui ne prennent pas
les armes et ne manipulent pas
d'argent, mais qui se tendent vers
ceux qui sont à terre et les relèvent
dans leur dignité, leur dignité de fille
et de fils de Dieu. Il n'est permis de
regarder une personne de haut que
dans un seul cas : pour l'aider à se
relever. Sinon, on ne peut jamais
regarder une personne de haut.

Cela en vaut donc la peine, et c'est un
beau signe que les Autorités, par le
biais des récents accords avec la
Conférence Épiscopale, aient
reconnu et valorisé le travail de tous
ceux qui s'engagent dans le domaine
social et caritatif. Cela ne signifie
sûrement pas que l’on puisse
systématiquement déléguer à des
volontaires le soin des plus fragiles,
ou encore l'engagement pour la santé
et pour l'instruction. Ce sont les
tâches prioritaires de ceux qui
gouvernent, avec l’attention



d’assurer les services de base, y
compris à la population qui vit loin
des grands centres urbains. En même
temps, ceux qui croient au Christ ne
doivent jamais ternir le témoignage
de la charité, qui est un témoignage
de Dieu, par la poursuite de
privilèges, de prestige, de visibilité et
de pouvoir. C’est une mauvaise
chose, à ne jamais faire ! Non, les
moyens, les ressources et les bons
résultats sont pour les pauvres, et
ceux qui s'en occupent doivent
toujours se rappeler que le pouvoir
est un service, que la charité ne
conduit pas à se reposer sur ses
lauriers mais exige de la diligence et
du concret. Dans cette perspective,
parmi les nombreuses choses à faire,
je voudrais souligner un défi qui
concerne tout le monde et pas
seulement ce pays. La cause la
pauvreté n'est pas tant l'absence de
biens et d'opportunités, mais leur
inéquitable répartition. Les
personnes aisées, surtout si elles sont



chrétiennes, sont appelées à partager
ce qu'elles possèdent avec ceux qui
manquent du nécessaire, d'autant
plus s'ils appartiennent au même
peuple. Ce n'est pas une question de
bonté, mais de justice. Ce n'est pas de
la philanthropie, c'est de la foi ; car,
comme le dit l'Écriture, « la foi sans
les œuvres est morte » (Jc 2, 26).

Voilà donc une deuxième question
portant précisément sur le devoir et
sur l'urgence du bien : comment le
faire ? Comment faire de la charité,
quels critères suivre ? Je voudrais
vous proposer à ce sujet trois points
simples. Ce sont des choses que les
institutions caritatives opérant ici
connaissent déjà, mais il est bon de
les rappeler afin que le fait de servir
Jésus dans les pauvres devienne un
témoignage toujours plus fécond.

Tout d'abord, la charité appelle
l'exemplarité. La charité n'est pas en
effet seulement une chose que l'on



fait, mais une expression de ce que
l'on est. Elle est un mode de vie, elle
consiste à vivre l'Évangile. Crédibilité
et transparence sont donc
nécessaires. Je pense à la gestion
financière et administrative des
projets, mais aussi à l'engagement à
offrir des services appropriés et
qualifiés. C'est précisément l'esprit
qui caractérise tant d'œuvres
ecclésiales dont ce pays bénéficie et
qui ont marqué son histoire. Qu’il y
ait toujours de l’exemplarité !

Deuxième point : la prévoyance, c'est-
à-dire le fait de savoir regarder en
avant. Il est essentiel que les
initiatives et les bonnes œuvres, en
plus de répondre aux besoins
immédiats, soient viables et
durables ; pas simplement faites pour
assister, mais mises en œuvre sur la
base de ce qui peut réellement être
fait et dans une perspective à long
terme, afin qu'elles durent dans le
temps et ne se terminent pas avec



ceux qui les ont lancées. Dans ce
pays, par exemple, le sol est
incroyablement fécond, la terre
extrêmement fertile. La générosité
de ceux qui aident ne peut manquer
d'épouser cette caractéristique en
favorisant le développement de ceux
qui peuplent cette terre, en leur
apprenant à la cultiver, en donnant
vie à des projets de développement
qui mettent l'avenir entre leurs
mains. Plutôt que de distribuer des
biens dont il y aura toujours besoin,
il est préférable de transmettre des
connaissances et des outils qui
rendent le développement autonome
et durable. À ce sujet, je pense aussi à
la grande contribution offerte par
l’assistance sanitaire catholique qui,
dans ce pays comme en de nombreux
pays du monde, soulage et donne
espérance à la population en allant à
la rencontre de ceux qui souffrent,
avec gratuité et sérieux, cherchant
toujours, comme il se doit, à secourir



avec des instruments modernes et
appropriés.

Exemplarité, prévoyance et enfin -
troisième élément – la connexion.
Frères et sœurs, il est nécessaire de
se mettre en réseau, non seulement
virtuellement mais aussi
concrètement, comme cela se passe
dans ce pays avec la symphonie de la
vie de la grande forêt et de sa
végétation variée. Se mettre en
réseau: travailler de plus en plus
ensemble, être en synergie constante
entre vous, en communion avec les
Églises locales et avec le territoire.
Travailler en réseau : chacun avec
son propre charisme mais ensemble,
reliés, en partageant les urgences, les
priorités, les besoins, sans
fermetures ni auto-référentialité,
prêts à travailler avec d’autres
communautés chrétiennes et
d’autres religions, et avec les
nombreuses organisations
humanitaires présentes. Tout cela



pour le bien des pauvres. Se mettre
en réseau avec tous.

Chers frères et sœurs, je vous laisse
sur ces points et je vous remercie
pour ce que vous avez laissé dans
mon cœur aujourd'hui. Oui, merci
beaucoup parce que vous avez
touché mon cœur. Vous êtes
précieux. Je vous bénis et vous
demande, s'il vous plaît, de continuer
à prier pour moi qui en ai besoin.
Merci !

Jeudi, 2 février 2023

Rencontre avec les jeunes et les
catéchistes au Stade des Martyrs

Je vous remercie pour votre
affection, votre danse et vos paroles !
Je suis heureux de vous avoir
regardés dans les yeux, de vous avoir



salués et bénis alors que vos mains
levées vers le ciel faisaient la fête.

Je voudrais maintenant vous
demander, pendant quelques
instants, de ne pas me regarder, mais
vos mains. Ouvrez les paumes de vos
mains, fixez-les des yeux. Mes amis,
Dieu a mis entre vos mains le don de
la vie, l'avenir de la société et de ce
grand pays. Frère, sœur, tes mains te
semblent petites et faibles, vides et
inaptes à de si grandes tâches ? Je
voudrais te faire remarquer une
chose : toutes les mains se
ressemblent, mais aucune n'est
identique à l’autre. Personne n'a des
mains semblables aux tiennes. Tu es
donc une richesse unique, inégalable
et incomparable. Personne dans
l'histoire ne peut te remplacer. Tu te
demandes alors : à quoi servent mes
mains ? À construire ou à détruire, à
donner ou à amasser, à aimer ou à
haïr ? Tu le vois, tu peux serrer la
main et la fermer, elle devient un



poing ; ou bien tu peux l'ouvrir et la
rendre disponible pour Dieu et les
autres. C'est là que se situe le choix
fondamental, depuis les temps
anciens, depuis Abel qui offrit
généreusement les fruits de son
travail, alors que Caïn leva la main
contre son frère et le tua (cf. Gn 4, 8).
Jeune qui rêves d'un avenir différent,
un lendemain naîtra de tes mains, de
tes mains la paix qui manque à ce
pays pourra advenir. Mais comment
faire concrètement ? Je voudrais
vous proposer quelques "ingrédients
pour l'avenir" : cinq, que vous
pouvez associer, chacun, aux doigts
d'une main.

Au pouce, le doigt le plus proche du
cœur, correspond la prière qui fait
palpiter la vie. Elle peut apparaître
comme une réalité abstraite, éloignée
du caractère concret des problèmes.
Au contraire, la prière est le premier
ingrédient, celui qui est fondamental,
parce que nous n’y arrivons pas pas



tout seuls. Nous ne sommes pas tout-
puissants, et lorsque quelqu'un croit
l'être, il échoue lamentablement.
C'est comme un arbre déraciné :
même s'il est grand et vigoureux, il
ne tient pas debout tout seul. C'est
pourquoi nous devons nous
enraciner dans la prière, dans
l'écoute de la Parole de Dieu, qui
nous permet de grandir chaque jour
en profondeur, de porter du fruit et
de transformer la pollution que nous
respirons en oxygène vital. Pour ce
faire, tout arbre a besoin d'un
élément simple et essentiel : l'eau.
Alors, la prière est comme " l'eau de
l'âme " : elle est humble, on ne la voit
pas mais elle donne la vie. Celui qui
prie mûrit intérieurement et sait
lever le regard vers le haut, se
souvenant qu'il a été fait pour le ciel.

Frère, sœur, la prière est nécessaire,
une prière vivante. Ne te tourne pas
vers Jésus comme s’il était un être
lointain et distant dont on a peur,



mais plutôt l’ami le plus grand qui a
donné sa vie pour toi. Il te connaît, il
croit en toi et t’aime, toujours. En le
regardant suspendu en croix pour te
sauver, tu comprends à quel point tu
vaux pour Lui. Et tu peux lui confier
tes croix, tes peurs, tes angoisses, en
les jetant sur sa croix. Il les
embrassera. Il l'a déjà fait il y a 2000
ans et cette croix que tu portes
aujourd'hui faisait déjà partie de la
sienne. Alors n'aie pas peur de
prendre le Crucifix dans tes mains et
de le serrer sur ta poitrine, de verser
tes larmes sur Jésus. Et n'oublie pas
de regarder son visage, le visage d'un
Dieu jeune, vivant, ressuscité ! Oui,
Jésus a vaincu le mal, il a fait de la
croix le pont vers la résurrection.
Alors, chaque jour, lève les mains
vers lui pour le louer et le bénir ; crie
vers lui les espérances de ton cœur,
confie-lui les secrets les plus intimes
de ta vie : la personne que tu aimes,
les blessures que tu portes en toi, les
rêves que tu as dans le cœur. Parle-



lui de ton quartier, de tes voisins, de
tes professeurs, de tes compagnons,
de tes amis et collègues ; de ton pays.
Dieu aime cette prière vivante,
concrète, faite avec le cœur. Elle lui
permet d'intervenir, d'entrer dans les
plis de la vie d'une manière
particulière ; de venir avec sa "force
de paix" ; qui a un nom. Savez-vous
de qui il s’agit ? De l'Esprit Saint,
Celui qui console et donne la vie. Il
est le moteur de la paix, Il est la
véritable force de la paix. C'est
pourquoi la prière est l'arme la plus
puissante qui soit. Elle te transmet le
réconfort et l’espérance de Dieu. Elle
t’ouvre toujours de nouvelles
possibilités et t’aide à vaincre les
peurs. Oui, celui qui prie surmonte la
peur et prend son avenir en main.
Croyez-vous cela ? Voulez-vous
choisir la prière comme votre secret,
comme l'eau de votre âme, comme la
seule arme que vous devez porter
sur vous, comme votre compagne
quotidienne de voyage ?



Maintenant, regardons le deuxième
doigt, l'index. Avec lui, nous
montrons quelque chose aux autres.
Les autres, la communauté, c'est le
deuxième ingrédient. Mes amis, ne
laissez pas votre jeunesse être gâchée
par la solitude et la fermeture.
Pensez toujours à vous ensemble et
vous serez heureux, car la
communauté est la voie pour vivre
en harmonie avec soi-même, pour
être fidèle à sa vocation. Au
contraire, les choix individualistes
semblent attrayants au début, mais
ils ne laissent ensuite qu'un grand
vide intérieur. Pensez à la drogue : tu
te caches des autres, de la vie réelle,
pour te sentir tout-puissant ; et à la
fin, tu te retrouves privé de tout.
Mais pensez aussi à la dépendance à
l'occultisme et à la sorcellerie, qui
enferment dans l'emprise de la peur,
de la vengeance et de la colère. Ne
vous laissez pas fasciner par de faux
paradis égoïstes, construits sur les



apparences, l'argent facile ou sur une
religiosité déformée.

Et prenez garde à la tentation de
désigner quelqu’un du doigt,
d'exclure l’autre parce qu'il est d'une
origine différente de la vôtre ; au
régionalisme, au tribalisme qui
semblent vous renforcer dans votre
groupe mais qui sont au contraire la
négation de la communauté. Vous
savez comment cela se passe :
d'abord on croit des préjugés sur les
autres, puis l’on justifie la haine, puis
la violence, et finalement on se
retrouve en guerre. Mais - je me
demande – as-tu déjà parlé à des
personnes d'autres groupes, ou es-tu
toujours resté enfermé dans le tien ?
As-tu jamais écouté les histoires des
autres, t’es-tu approché de leurs
souffrances ? Bien sûr, il est plus
facile de condamner quelqu'un que
de le comprendre ; mais le chemin
que Dieu indique pour construire un
monde meilleur passe par l'autre,



par l'ensemble, par la communauté.
Cela c'est faire Église, élargir ses
horizons, voir en chacun un
prochain, prendre soin de l'autre. Si
tu vois une personne seule,
souffrante, abandonnée ? Approche-
toi d’elle. Non pas pour lui montrer
combien tu es bon, mais pour lui
donner ton sourire et lui offrir ton
amitié.

David, tu as dit que vous, les jeunes,
vous vouliez à juste titre être reliés
aux autres, mais que les réseaux
sociaux vous déroutent souvent. C'est
vrai, la virtualité ne suffit pas. Nous
ne pouvons pas nous contenter
d’interagir sur des réseaux sociaux
avec des personnes distantes ou
même fausses. La vie ne se touche
pas avec un doigt sur l'écran. Il est
triste de voir des jeunes rester
pendant des heures devant un
téléphone : après qu'ils se sont vus,
tu regardes leurs visages et tu vois
qu'ils ne sourient pas, leur regard est



fatigué et ennuyé. Rien ni personne
ne peut remplacer la force du fait
d’être ensemble, la lumière des yeux,
la joie du partage ! Parler, s'écouter
est essentiel : alors que chacun
cherche sur l'écran celui qui
l'intéresse, découvrez chaque jour la
beauté de vous laisser émerveiller
par les autres, par leurs histoires et
leurs expériences.

Essayons maintenant de toucher du
doigt de ce que signifie être une
communauté. Pendant un moment,
prenez s’il vous plait par la main
celui qui est à côté de vous. Sentez
que vous êtes une seule Église, un
seul Peuple. Sens que ton bien
dépend de celui de l'autre, qu'il est
multiplié par l'ensemble. Sens-toi
protégé par ton frère et ta sœur, par
quelqu'un qui t’accepte tel que tu es
et qui veut prendre soin de toi. Et
sens-toi responsable des autres,
membre vivant d'un grand réseau de
fraternité où l'on se soutient



mutuellement et où tu es
indispensable. Oui, tu es
indispensable et responsable de ton
Église et de ton pays. Tu appartiens à
une histoire plus grande qui t’appelle
à être acteur : créateur de
communion, champion de la
fraternité, rêveur indomptable d'un
monde plus uni.

Vous n'êtes pas seuls dans cette
aventure : toute l'Église, répandue
dans le monde entier, vous soutient.
Est-ce un défi difficile à relever ? Oui,
mais c'est un défi possible. Vous avez
aussi des amis qui, des tribunes du
ciel, vous poussent vers ces objectifs.
Savez-vous qui sont-ils ? Les saints.
Je pense, par exemple, au
bienheureux Isidore Bakanja, à la
bienheureuse Marie-Clémentine
Anuarite, à saint Kizito et à ses
compagnons : des témoins de la foi,
des martyrs qui n'ont jamais cédé à
la logique de la violence mais qui ont
confessé par leur vie la force de



l'amour et du pardon. Leurs noms,
inscrits dans les cieux, resteront dans
l'histoire, tandis que la fermeture et
la violence tournent toujours au
détriment de ceux qui les
commettent. Je sais que vous avez
montré à maintes reprises que vous
savez vous lever pour défendre,
même au prix de grands sacrifices,
les droits de l'homme et l'espoir
d'une vie meilleure pour tous dans le
pays. Je vous en remercie et j’honore
la mémoire de ceux - si nombreux -
qui ont perdu la vie ou la santé pour
ces nobles causes. Et je vous
encourage à avancer ensemble, sans
crainte, en tant que communauté !

Prière, communauté ; nous arrivons
au doigt central, qui s'élève au-dessus
des autres comme pour nous
rappeler une chose indispensable.
C'est l'ingrédient fondamental pour
un avenir à la hauteur de vos
attentes. C'est l'honnêteté ! Être
chrétien, c'est témoigner du Christ.



La première façon de le faire est de
vivre honnêtement, comme Il le veut.
Cela signifie ne pas se laisser prendre
aux pièges de la corruption. Le
chrétien ne peut qu'être honnête,
sinon il trahit son identité. Sans
honnêteté, nous ne sommes pas
disciples ni témoins de Jésus ; nous
sommes des païens, des idolâtres qui
adorent leur propre moi au lieu de
Dieu, qui se servent des autres au
lieu de servir les autres.

Mais - je me demande - comment
vaincre le cancer de la corruption
qui semble s'étendre et ne jamais
s'arrêter ? Saint Paul nous aide avec
une phrase simple et géniale que
vous pouvez répéter jusqu'à ce que
vous la reteniez par cœur. La voici : «
Ne te laisse pas vaincre par le mal,
mais sois vainqueur du mal par le
bien » (Rm 12, 21). Ne te laisse pas
vaincre par le mal : ne vous laissez
pas manipuler par des individus ou
des groupes qui cherchent à vous



utiliser pour maintenir votre pays
dans la spirale de la violence et de
l'instabilité, afin de continuer à le
contrôler sans égard pour personne.
Mais sois vainqueur du mal par le
bien : soyez les transformateurs de la
société, les convertisseurs du mal en
bien, de la haine en amour, de la
guerre en paix. Voulez-vous être
cela ? Si vous le voulez, c'est possible.
Pourquoi ? Parce que chacun d'entre
vous possède un trésor que personne
ne peut lui voler. Celui de vos choix.
Oui, tu es les choix que tu fais et tu
peux toujours choisir la bonne chose
à faire. Nous sommes libres de
choisir : ne laissez pas votre vie se
faire emporter par le courant pollué,
ne vous laissez pas emporter comme
un tronc sec dans une rivière sale.
Indignez-vous, sans jamais céder aux
flatteries, séductrices mais
empoisonnées, de la corruption.

Je me souviens du témoignage d'un
jeune homme comme vous, Floribert



Bwana Chui. Il a été tué il y a quinze
ans à Goma, alors qu'il n'avait que
vingt-six ans, pour avoir bloqué le
passage de denrées alimentaires
avariées qui auraient porté atteinte à
la santé des gens. Il aurait pu laisser
faire, personne ne l'aurait découvert,
et il aurait en plus gagné. Mais, en
tant que chrétien, il a prié, pensé aux
autres et choisi d'être honnête en
disant non à la saleté de la
corruption. Cela, c'est garder les
mains propres alors que les mains
qui trafiquent de l'argent sont
ensanglantées. Si quelqu'un te tend
une enveloppe, te promet des faveurs
et des richesses, ne tombe pas dans le
piège, ne te laisse pas tromper, ne te
laisse pas engloutir dans le marais du
mal. Ne te laisse pas vaincre par le
mal, ne crois pas aux sombres
complots de l'argent qui plongent
dans la nuit. Être honnête, c'est
briller de jour, c'est répandre la
lumière de Dieu, c'est vivre la



béatitude de la justice : sois
vainqueur du mal par le bien !

Nous sommes au quatrième doigt,
l'annulaire. C'est là que sont enfilées
les alliances. Mais, si l'on y réfléchit,
l'annulaire est aussi le doigt le plus
faible, celui qui a le plus de mal à se
lever. Il nous rappelle que les grands
objectifs de la vie, l'amour avant tout,
passent par des fragilités, des efforts
et des difficultés. Il faut les habiter,
les affronter avec patience et
confiance, sans s'encombrer de
problèmes inutiles, comme par
exemple celui de transformer la
valeur symbolique de la dot en une
valeur quasi marchande. Mais, dans
nos fragilités, dans les crises, quelle
est la force qui nous fait avancer ? Le
pardon. Parce que pardonner c’est
savoir recommencer. Pardonner ne
signifie pas oublier le passé, mais ne
pas se résigner au fait qu’il se
répètera. C’est changer le cours de
l'histoire. C’est relever celui qui est



tombé. C'est accepter l'idée que
personne n'est parfait et que non
seulement moi, mais tout le monde, a
le droit de repartir.

Chers amis, pour créer un avenir
nouveau, nous devons donner et
recevoir le pardon. C'est ce que fait le
chrétien : il n’aime pas seulement
ceux qui l'aiment, mais il sait arrêter
la spirale des vengeances
personnelles et tribales par le
pardon. Je pense au bienheureux
Isidore Bakanja, un de vos frères qui
a été longuement torturé parce qu'il
n'avait pas renoncé à témoigner de
sa piété et qu’il avait proposé le
christianisme à d'autres jeunes. Il n'a
jamais cédé aux sentiments de haine
et, en donnant sa vie, il a pardonné à
son bourreau. Celui qui pardonne
apporte Jésus là même où il n'est pas
accepté, il apporte l'amour là où
l'amour est rejeté. Celui qui
pardonne construit l'avenir. Mais
comment devenir capable de



pardon ? En nous laissant pardonner
par Dieu. Chaque fois que nous nous
confessons, nous recevons d'abord
en nous-mêmes cette force qui
change l'histoire. Par Dieu, nous
sommes toujours pardonnés,
toujours et gratuitement ! Et à nous
aussi il est dit, comme dans
l'Évangile : « Va et fais de même » (Lc
10, 37). Avance sans rancune, sans
venin, sans haine. Progresse en
faisant tien le style de Dieu, le seul
qui renouvelle l'histoire. Avance et
crois qu'avec Dieu, il est toujours
possible de recommencer, il est
toujours possible de repartir, il est
toujours possible de pardonner !

Prière, communauté, honnêteté,
pardon. Nous sommes au dernier
doigt, le plus petit. Tu pourrais dire :
je suis peu de chose et le bien que je
peux faire n’est qu’une goutte dans la
mer. Mais c'est précisément la
petitesse, le fait de se faire petit, qui
attire Dieu. Il y a un mot clé qui va



dans ce sens : le service. Celui qui sert
se fait petit ; comme une graine
minuscule qui semble disparaître
dans la terre mais qui, au contraire,
porte du fruit. Selon Jésus, le service
est le pouvoir qui transforme le
monde. Ainsi, la petite question que
tu peux t’attacher au doigt chaque
jour est : Moi, que puis-je faire pour
les autres ? C’est-à-dire, comment
puis-je servir l'Église, ma
communauté, mon pays? Olivier, tu
nous as dit que dans certaines
régions isolées, ce sont vous, les
catéchistes, qui servez au quotidien
les communautés de foi, et que cela
doit être, dans l'Église, "l'affaire de
tous". C'est vrai, et il est beau de
servir les autres, de prendre soin
d'eux, de faire quelque chose de
gratuit, comme Dieu le fait avec
nous. Je voudrais vous remercier,
chers catéchistes : vous êtes vitaux
comme l'eau pour beaucoup de
communautés ; faites-les toujours
grandir par la clarté de votre prière



et de votre service. Servir, ce n'est
pas rester les bras croisés, c'est se
mobiliser. Beaucoup se mobilisent
parce qu'ils sont attirés par leurs
intérêts personnels. Vous, n'ayez pas
peur de vous mobiliser pour le bien,
d'investir dans le bien, dans
l'annonce de l'Évangile, en vous
préparant de manière passionnée et
adéquate, en donnant vie à des
projets organisés et à long terme. Et
n'ayez pas peur de faire entendre
votre voix, car non seulement
l'avenir, mais aussi le présent sont
entre vos mains : soyez au centre du
présent !

Mes amis, je vous ai laissé cinq
conseils pour établir des priorités
parmi toutes les rumeurs attrayantes
qui circulent. Dans la vie, comme
dans la circulation routière, c'est
souvent le désordre qui crée des
embouteillages et des blocages
inutiles, qui font perdre du temps et
de l'énergie, et qui entretiennent la



colère. Il est bon pour nous, au
contraire, même dans l’agitation, de
donner des points de référence au
cœur et à la vie, des directions
stables pour initier un avenir
différent, sans suivre les vents de
l'opportunisme. Chers amis, jeunes et
catéchistes, je vous remercie pour ce
que vous faites et pour ce que vous
êtes : pour votre enthousiasme, votre
lumière et votre espérance. Je
voudrais vous dire une dernière
chose : ne vous découragez jamais !
Jésus croit en vous et ne vous laisse
jamais seuls. Gardez la joie que vous
avez aujourd'hui et ne la laissez pas
s'éteindre. Comme le disait Floribert
à ses amis lorsqu'ils n’avaient pas
bon moral: "Prends l'Évangile et lis-
le. Il te consolera, il te donnera de la
joie". Sortez ensemble du pessimisme
qui paralyse. La République
Démocratique du Congo attend de
vos mains un avenir différent, car
l'avenir est entre vos mains. Que
votre pays redevienne, grâce à vous,



un jardin fraternel, le cœur de paix
et de liberté de l’Afrique ! Merci !

Réunion de prière avec les
évêques, les prêtres, les religieux
et religieuses, les séminaristes
dans la cathédrale de Notre Dame
du Congo (Kinshasa).

Chers frères prêtres, diacres et
séminaristes,

chers consacrés, bonsoir et bonne
fête !

Je suis heureux de me trouver avec
vous en ce jour précis, Présentation
du Seigneur, le jour où nous prions
spécialement pour la vie consacrée.
Tous, comme Siméon, nous attendons
la lumière du Seigneur pour qu’elle
éclaire les ténèbres de notre vie. Plus
encore, nous désirons tous vivre la
même expérience qu’il a faite dans le



Temple de Jérusalem : tenir Jésus
dans ses bras. Le tenir dans les bras
de manière à l’avoir devant les yeux
et sur le cœur. En mettant Jésus au
centre, le regard sur la vie change et,
malgré les souffrances et les peines
intérieures, nous nous sentons
enveloppés de sa lumière, consolés
par son Esprit, encouragés par sa
Parole, soutenus par son amour.

Je dis cela en pensant au mot de
bienvenue prononcé par le Cardinal
Ambongo, que je remercie. Il a parlé
« d’énormes défis » à affronter pour
vivre l’engagement sacerdotal et
religieux en cette terre marquée par
des « conditions difficiles et parfois
dangereuses », terre de tant de
souffrances. Pourtant, comme il le
rappelait, il y a aussi beaucoup de
joie dans le service de l’Évangile et
les vocations au sacerdoce et à la vie
consacrée sont nombreuses. C’est
l’abondance de la grâce de Dieu qui
agit dans la faiblesse (cf. 2 Co 12, 9) et



qui vous rend capables, avec les
fidèles laïcs, de générer l’espérance
dans les situations souvent
douloureuses de votre peuple.

La certitude qui nous accompagne
aussi dans les difficultés est donnée
par la fidélité de Dieu qui dit, par le
prophète Isaïe : « Je ferai passer un
chemin dans le désert, des fleuves
dans les lieux arides » (43, 19). J’ai
pensé vous proposer quelques
réflexions à partir de ces paroles
d’Isaïe : Dieu ouvre des chemins dans
nos déserts et nous, ministres
ordonnés et personnes consacrées,
nous sommes appelés à être le signe
de cette promesse et à la réaliser
dans l’histoire du Peuple saint de
Dieu. Mais, concrètement, à quoi
sommes-nous appelés ? À servir le
peuple comme témoins de l’amour de
Dieu. Isaïe nous aide à comprendre
comment.



Par la bouche du prophète, le
Seigneur rejoint son peuple à un
moment dramatique, lorsque les
Israélites sont déportés à Babylone et
réduits en esclavage. Poussé par la
compassion, Dieu veut les consoler.
Cette partie du livre d’Isaïe est
connue en effet comme “Livre de la
Consolation”, parce que le Seigneur
adresse à son peuple des paroles
d’espérance et des promesses de
salut. Et tout d’abord, il rappelle le
lien d’amour qui le lie à son peuple :
« Ne crains pas, car je t’ai racheté, je
t’ai appelé par ton nom, tu es à moi.
Quand tu traverseras les eaux, je
serai avec toi, les fleuves ne te
submergeront pas. Quand tu
marcheras au milieu du feu, tu ne te
brûleras pas, la flamme ne te
consumera pas » (43, 1-2). Le
Seigneur se révèle ainsi comme Dieu
de la compassion et Il assure ne
jamais nous laisser seuls, être
toujours à nos côtés, refuge et force
dans les difficultés. Dieu est



compatissant. Les trois noms de
Dieu, les trois caractéristiques de
Dieu sont miséricorde, compassion et
tendresse. Car tous ceux-ci font la
proximité de Dieu : un Dieu proche,
compatissant et tendre.

Chers prêtres et diacres, consacrés,
séminaristes : à travers vous, le
Seigneur veut aujourd’hui encore
oindre son peuple avec l’huile de la
consolation et de l’espérance. Et vous
êtes appelés à vous faire l’écho de
cette promesse de Dieu, à rappeler
qu’Il nous a façonnés et que nous Lui
appartenons, à encourager le
cheminement de la communauté et à
l’accompagner dans la foi à la
rencontre de Celui qui marche déjà à
nos côtés. Dieu ne permet pas aux
eaux de nous submerger, ni au feu de
nous brûler. Sentons que nous
sommes porteurs de cette annonce
au milieu des souffrances des gens.
C’est ce que signifie être serviteurs du
peuple : prêtres, sœurs,



missionnaires qui ont fait
l’expérience de la joie de la rencontre
libératrice avec Jésus et qui l’offrent
aux autres. Souvenons-nous-en : le
sacerdoce et la vie consacrée
deviennent arides si nous les vivons
pour “nous servir” du peuple au lieu
de “le servir”. Il ne s’agit pas d’un
métier pour gagner ou avoir une
position sociale, non plus pour
s’occuper de la famille d’origine ;
mais ils ont pour mission d’être des
signes de la présence du Christ, de
son amour inconditionnel, du pardon
par lequel il veut nous réconcilier, de
la compassion avec laquelle il veut
prendre soin des pauvres. Nous
avons été appelés à offrir notre vie
pour nos frères et sœurs, en leur
apportant Jésus, le seul qui guérit les
blessures du cœur.

Pour vivre ainsi notre vocation, nous
avons toujours des défis à affronter,
des tentations à vaincre. Je voudrais
m’arrêter brièvement sur les trois



suivantes : la médiocrité spirituelle, le
confort mondain, la superficialité.

Avant tout vaincre la médiocrité
spirituelle. Comment ? La
Présentation du Seigneur, qui dans
l’Orient chrétien est appelée “fête de
la rencontre”, nous rappelle la
priorité de notre vie : rencontrer le
Seigneur, en particulier dans la
prière personnelle, car la relation
avec Lui est le fondement de notre
action. N’oublions pas que le secret
de tout, c’est la prière car le ministère
et l’apostolat ne sont pas d’abord
notre œuvre et ne dépendent pas
seulement de moyens humains. Alors
vous me direz : oui, c’est vrai, mais
les engagements, les urgences
pastorales, les efforts apostoliques, la
fatigue et autres risquent de ne pas
laisser suffisamment de temps et
d’énergie pour la prière. C’est
pourquoi je voudrais partager
quelques conseils : avant tout, tenons
à certains rythmes liturgiques de la



prière qui cadencent la journée, de la
messe au bréviaire. La célébration
eucharistique quotidienne est le
cœur battant de la vie sacerdotale et
religieuse. La Liturgie des Heures
nous permet de prier avec l’Église, et
avec régularité : ne la négligeons
jamais ! Et n’oublions pas non plus la
confession : nous avons toujours
besoin d’être pardonnés afin de
pouvoir donner la miséricorde. Un
autre conseil : comme nous le savons,
nous ne pouvons pas nous limiter à
la récitation rituelle des prières, mais
il faut réserver chaque jour un temps
intense de prière, pour être cœur à
cœur avec le Seigneur : un moment
prolongé d’adoration, de méditation
de la Parole, le saint Rosaire ; une
rencontre intime avec Celui que nous
aimons par-dessus tout. De plus,
lorsque nous sommes en pleine
activité, nous pouvons également
recourir à la prière du cœur, à de
brèves “oraisons jaculatoires” – elles
sont un trésor, les oraisons



jaculatoires –, des paroles de
louange, d’action de grâce et
d’invocation à répéter au Seigneur
partout où nous nous trouvons. La
prière nous décentre, nous ouvre à
Dieu, nous remet sur pied parce
qu’elle nous met entre ses mains. Elle
crée en nous de l’espace pour faire
l’expérience de la proximité de Dieu,
afin que sa Parole nous devienne
familière et, à travers nous, familière
à tous ceux que nous rencontrons. 
Sans prière, on ne va pas loin. Enfin,
pour surmonter la médiocrité
spirituelle, ne nous lassons jamais
d’invoquer la Vierge – elle est notre
Mère – et d’apprendre d’elle à
contempler et à suivre Jésus.

Le deuxième défi est celui de vaincre
la tentation du confort mondain,
d’une vie confortable dans laquelle
on règle plus ou moins toutes les
choses en avançant par inertie,
recherchant notre confort et en nous
traînant sans enthousiasme. Mais on



perd de cette façon le cœur de la
mission qui est de sortir des
territoires du moi pour aller vers les
frères et les sœurs, en exerçant, au
nom de Dieu, l’art de la proximité.
Un grand risque lié à la mondanité,
spécialement dans un contexte de
pauvreté et de souffrances, est celui
de profiter du rôle que nous avons
pour satisfaire nos besoins et notre
confort. Il est triste, très triste de se
replier sur soi-même en devenant de 
froids bureaucrates de l’esprit. Alors,
au lieu de servir l’Évangile, nous
nous soucions de gérer les finances
et de mener à bien quelque affaire
avantageuse pour nous. Frères et
sœurs, c’est un scandale quand cela
arrive dans la vie d’un prêtre ou d’un
religieux, qui devraient au contraire
être des modèles de sobriété et de
liberté intérieure. Qu’il est beau en
revanche de rester transparent dans
les intentions et libéré des
compromis avec l’argent, en
embrassant avec joie la pauvreté



évangélique et en travaillant aux
côtés des pauvres ! Et qu’il est beau
de rayonner en vivant le célibat
comme signe de disponibilité
complète au Royaume de Dieu ! Que
ces vices, que nous voudrions
éradiquer chez les autres et dans la
société, ne se trouvent jamais
enracinés en nous. S’il vous plaît,
faisons attention au confort
mondain.

Enfin, le troisième défi est celui de 
vaincre la tentation de la
superficialité. Si le Peuple de Dieu
attend d’être rejoint et consolé par la
Parole du Seigneur, il y a besoin de
prêtres et des religieux préparés,
formés, passionnés de l’Évangile. Un
don a été mis entre nos mains et il
serait présomptueux de notre part de
penser pouvoir vivre la mission à
laquelle Dieu nous a appelés sans
travailler chaque jour sur nous-
mêmes, et sans nous former de
manière comme il convient à la vie



spirituelle à la théologie. Les gens
n’ont pas besoin de fonctionnaires
du sacré ni de diplômés à part du
peuple. Nous sommes tenus d’entrer
au cœur du mystère chrétien, d’en
approfondir la doctrine, d’étudier et
de méditer la Parole de Dieu ; et en
même temps de rester ouverts aux
inquiétudes de notre temps, aux
questions toujours plus complexes de
notre époque, pour comprendre la
vie et les besoins des personnes, pour
comprendre comment les prendre
par la main et les accompagner. Par
conséquent, la formation du clergé
n’est pas une option. Je le dis aux
séminaristes, mais cela vaut pour
tous : la formation est un chemin à
poursuivre toujours et toute la vie.
On l’appelle formation permanente :
la formation tout au long de la vie.

Ces défis dont je vous ai parlé
doivent être affrontés si nous
voulons servir le peuple comme
témoins de l’amour de Dieu, car le



service n’est efficace que s’il passe
par le témoignage. Ne pas oublier ce
mot : le témoignage. En effet, après
avoir prononcé des paroles de
consolation, le Seigneur dit par
l’intermédiaire d’Isaïe : « Qui, parmi
eux, peut annoncer cela et nous
rappeler les événements du passé ?
Vous êtes mes témoins » (43, 9.10).
Témoins. Pour être de bons prêtres,
diacres et personnes consacrées, les
paroles et les intentions ne suffisent
pas : c’est avant tout la vie qui parle,
la vie personnelle. Chers frères et
sœurs, en vous regardant, je rends
grâce à Dieu, car vous êtes des signes
de la présence de Jésus qui passe le
long des routes de ce pays et touche
la vie des personnes, les blessures de
leur chair. Mais il faut encore de
jeunes qui disent “oui” au Seigneur,
d’autres prêtres et religieux qui, par
leur vie, laissent transparaître sa
beauté.



Dans vos témoignages, vous m’avez
rappelé combien il est difficile de
vivre la mission sur une terre riche
de tant de beautés naturelles et de
ressources, mais blessée par
l’exploitation, la corruption, la
violence et l’injustice. Mais vous avez
aussi parlé de la parabole du bon
samaritain : c’est Jésus qui passe le
long de nos routes et, spécialement à
travers son Église, qui s’arrête et
prend soin des blessures des
opprimés. Très chers amis, le
ministère auquel vous êtes appelés
est celui-ci : offrir proximité et
consolation, comme une lumière
toujours allumée au milieu de tant
d’obscurité. Apprenons du Seigneur
qui est proche, toujours. Et pour être
frères et sœurs de tous, soyez-le
d’abord entre vous : témoins de
fraternité, jamais en guerre ; témoins
de paix, apprenant à dépasser aussi
les aspects particuliers des cultures
et des origines ethniques, parce que,
comme l’a affirmé Benoît XVI en

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html


s’adressant aux prêtres africains, «
votre témoignage de vie pacifique,
par-delà les frontières tribales et
raciales, peut toucher les cœurs
» (Exhort. ap. Africae munus, n. 108).

Un proverbe dit : « Le vent ne brise
pas ce qui sait se plier ». L’histoire de
beaucoup de peuples de ce continent
a été malheureusement courbée et
meurtrie par des blessures et des
violences. Et donc, si un désir monte
du cœur, c’est bien celui de ne plus
devoir le faire, ne plus devoir se
soumettre à l’autorité du plus fort, ne
plus avoir à baisser la tête sous le
joug de l’injustice. Mais nous
pouvons accueillir les paroles du
proverbe surtout dans un sens
positif. Se plier n’est pas toujours
synonyme de faiblesse, d’être lâche,
mais de force. C’est aussi être flexible
en surmontant les rigidités ; c’est
cultiver une humanité docile qui ne
se ferme pas dans la haine et la
rancœur ; c’est être disponible à se

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20111119_africae-munus.html


laisser changer sans s’accrocher à ses
idées et positions. Si nous nous
inclinons devant Dieu, avec humilité,
Il nous fait devenir comme Lui, des
artisans de miséricorde. Quand nous
restons dociles entre les mains de
Dieu, Il nous façonne et fait de nous
des personnes réconciliées, qui
savent s’ouvrir et dialoguer,
accueillir et pardonner, faire couler
des fleuves de paix dans les steppes
arides de la violence. Et, ainsi,
lorsque soufflent impétueusement
les vents des conflits et des divisions,
ces personnes ne peuvent pas être
brisées, parce qu’elles sont remplies
de l’amour de Dieu. Soyez ainsi, vous
aussi : dociles au Dieu de la
miséricorde, jamais brisés par les
vents des divisions.

Sœurs et frères, je vous remercie de
tout cœur pour ce que vous êtes et ce
que vous faites, je vous remercie
pour votre témoignage à l’Église et
au monde. Ne vous découragez pas, il



y a besoin de vous ! Vous êtes
précieux, importants : je vous le dis
au nom de l’Église tout entière. Je
vous souhaite d’être toujours des
canaux de la consolation du Seigneur
et des témoins joyeux de l’Évangile,
prophétie de paix dans les spirales de
la violence, disciples de l’Amour,
prêts à soigner les blessures des
pauvres et de ceux qui souffrent.
Merci beaucoup, sœurs et frères,
merci encore pour votre service et
pour votre zèle pastoral. Je vous
bénis et je vous porte dans mon
cœur. Et vous, s’il vous plaît,
n’oubliez pas de prier pour moi !
Merci.

Vendredi, 3 février 2023

Rencontre avec les évêques au
siège de la CENCO (Kinshasa)

Chers frères Évêques, bonjour !



Je suis heureux de vous rencontrer et
je vous remercie de tout cœur pour
votre accueil chaleureux. Merci à
Mgr Utembi Tapa pour les salutations
qu’il m’a adressées et de vous avoir
donné la parole à travers les siennes.
Je vous suis reconnaissant de la
manière dont vous annoncez
courageusement la consolation du
Seigneur, en marchant au milieu du
peuple, en partageant leurs peines et
leurs espérances.

Il m'a été agréable de passer ces
jours-ci dans votre pays, qui, avec sa
grande forêt, est le "cœur vert" de
l'Afrique, un poumon pour le monde
entier. L'importance de ce
patrimoine écologique nous rappelle
que nous sommes appelés à protéger
la beauté de la création et à la
défendre contre les blessures causées
par l'égoïsme prédateur. Mais cette
immense étendue de verdure qu'est
votre forêt est aussi une image qui
parle à notre vie chrétienne : en tant



qu'Église, nous avons besoin de
respirer l'air pur de l'Évangile,
chasser l'air pollué de la mondanité,
garder le cœur juvénile de la foi.
C'est ainsi que j'imagine l'Église
africaine et c'est ainsi que je vois
cette Église congolaise : une Église
jeune, dynamique, joyeuse, animée
par la soif missionnaire, par
l'annonce que Dieu nous aime et que
Jésus est le Seigneur. Votre Église est
présente dans l'histoire concrète de
ce peuple, enracinée en profondeur
dans la réalité, actrice dans la
charité ; une communauté capable
d'attirer et de contaminer par son
enthousiasme et, comme le font vos
forêts, avec beaucoup d'"oxygène".
Merci, d’être un poumon qui donne
du souffle à l'Église universelle !

C'est laid de commencer un
paragraphe par le mot
"malheureusement", mais je dois le
faire ! Malheureusement, je suis bien
conscient que la communauté



chrétienne de ce pays présente
également une autre physionomie.
Votre visage jeune, lumineux et beau
est en effet marqué par la douleur et
la fatigue, parfois par la peur et le
découragement. C'est le visage d'une
Église qui souffre pour son peuple,
c'est un cœur qui bat au rythme de la
vie du peuple avec ses joies et ses
tribulations. C'est une Église signe
visible du Christ qui, aujourd'hui
encore, est rejeté, condamné et
méprisé dans les nombreux crucifiés
du monde, et qui pleure nos propres
larmes. C'est une Église qui, comme
Jésus, veut aussi sécher les larmes du
peuple, en s’évertuant à prendre sur
elle les blessures matérielles et
spirituelles des gens, et en faisant
couler sur elles l'eau vive qui guérit
du côté du Christ.

Avec vous, frères, je vois Jésus
souffrant dans l'histoire de ce peuple,
peuple crucifié, peuple opprimé,
frappé par une violence qui



n'épargne pas, marqué par la
souffrance des innocents ; un peuple
contraint de vivre dans les eaux
troubles de la corruption et de
l'injustice qui polluent la société, et
qui souffre de la pauvreté en tant de
ses enfants. Mais je vois en même
temps un peuple qui n'a pas perdu
l’espérance, qui embrasse avec
enthousiasme la foi et se tourne vers
ses pasteurs, qui sait revenir au
Seigneur et se remettre entre ses
mains afin que la paix à laquelle il
aspire, étouffée par l'exploitation,
l'égoïsme partisan, par les poisons
des conflits et des vérités
manipulées, puisse enfin advenir
comme un don d'en haut.

On en vient à se demander :
comment exercer le ministère dans
cette situation ? En pensant à vous,
pasteurs du Peuple saint de Dieu,
l'histoire de Jérémie m'est venue à
l'esprit, un prophète appelé à vivre
sa mission à un moment dramatique



de l'histoire d'Israël, au milieu des
injustices, des abominations et des
souffrances. Il a dépensé sa vie à
proclamer que Dieu n'abandonne
jamais son peuple et fait émerger des
projets de paix, même dans les
situations qui semblent perdues et
irrécupérables. Mais cette annonce
consolante de la foi, Jérémie l’a vécue
d'abord dans sa personne, il a le
premier fait l'expérience de la
proximité de Dieu. Ce n'est que de
cette manière qu'il a pu apporter aux
autres une courageuse prophétie
d'espérance. Votre ministère
épiscopal vit aussi entre ces deux
dimensions dont je voudrais vous
parler : la proximité de Dieu et la 
prophétie pour le peuple.

Avant tout, je voudrais vous dire :
laissez-vous toucher et réconforter
par la proximité de Dieu. Il est proche
de nous. La première parole que le
Seigneur adresse à Jérémie est celle-
ci : « Avant même de te façonner



dans le sein de ta mère, je te
connaissais » (Jr 1, 5). C'est une
déclaration d'amour que Dieu grave
dans le cœur de chacun d'entre nous,
que personne ne peut effacer et qui,
au milieu des tempêtes de la vie,
devient une source de réconfort.
Pour nous, qui avons reçu l'appel à
être les pasteurs du Peuple de Dieu, il
est important de nous appuyer sur
cette proximité du Seigneur, en nous
"structurant dans la prière", en nous
tenant pendant des heures devant Lui.
Ce n'est qu'ainsi que le peuple qui
nous est confié se rapproche du Bon
Pasteur, et ce n'est qu'ainsi que nous
devenons vraiment des pasteurs, car
sans Lui nous ne pouvons rien faire
(cf. Jn 15, 5). Nous serions des
entrepreneurs, des "maîtres", mais
nous ne suivrions pas l'appel du
Seigneur. Sans Lui, nous ne pouvons
rien faire. Qu'il ne nous arrive pas de
nous considérer comme
autosuffisants, et encore moins de
voir dans l'épiscopat la possibilité



d'accéder à une position sociale et
d'exercer un pouvoir. Cet horrible
esprit de " carriérisme ". Et surtout :
que n'entre pas l'esprit mondain qui
nous fait interpréter le ministère
selon les critères de nos intérêts
lucratifs personnels, qui nous rend
froids et détachés dans
l'administration de ce qui nous est
confié, qui nous pousse à nous servir
de la fonction au lieu de servir les
autres, et à ne plus nous soucier de la
relation indispensable, humble et
quotidienne, de la prière. N'oublions
pas que la mondanité est le pire qui
puisse arriver à l'Église, c'est le pire.
J'ai toujours été touché par la fin du
livre du cardinal de Lubac sur
l'Église, les trois ou quatre dernières
pages, où il dit : la mondanité
spirituelle est le pire qui puisse
arriver, pire encore que l'époque des
papes mondains et concubins. C'est
pire. Et la mondanité est toujours à
l'affût. Soyons attentifs !



Chers frères évêques, soignons notre
proximité avec le Seigneur afin d'être
ses témoins crédibles et les porte-
paroles de son amour auprès du
peuple. C'est à travers nous qu'il veut
l’oindre de l'huile de la consolation et
de l'espérance ! Vous êtes la voix
avec laquelle Dieu veut dire aux
Congolais : « Tu es un peuple
consacré au Seigneur ton Dieu » (Dt
7, 6). L'annonce de l'Évangile,
l'animation de la vie pastorale, la
conduite du peuple ne peuvent se
réduire à des principes éloignés de la
réalité de la vie quotidienne, mais
doivent toucher les blessures et
communiquer la proximité divine,
afin que les personnes découvrent
leur dignité de fils de Dieu et
apprennent à marcher la tête haute,
sans jamais s’incliner devant les
humiliations et les oppressions. Par
vous, ce peuple a la grâce de
s'entendre dire des paroles
semblables à celles que le Seigneur
adressa à Jérémie : "Tu es un peuple



béni, avant de te former dans le
ventre de ta mère, j'ai pensé à toi, je
t'ai connu, je t'ai aimé". Si nous
cultivons la proximité avec Dieu,
nous serons poussés vers le peuple et
nous éprouverons toujours de la
compassion pour ceux qui nous sont
confiés. Cette attitude de compassion,
qui n'est pas un sentiment, c'est un 
souffrir avec. Réconfortés et fortifiés
par le Seigneur, nous devenons à
notre tour des instruments de
consolation et de réconciliation pour
les autres, pour guérir les blessures
de ceux qui souffrent, apaiser la
peine de ceux qui pleurent, relever
les pauvres, libérer les personnes de
nombreuses formes d'esclavage et
d'oppression. C'est dire que la
proximité de Dieu fait de nous des 
prophètes pour le peuple, capables de
semer la Parole qui sauve dans
l'histoire blessée de cette terre.

Et pour approfondir ce deuxième
point, la prophétie pour le peuple,



regardons à nouveau l'expérience de
Jérémie. Après avoir reçu la Parole
aimante et consolante de Dieu, il est
appelé à être « prophète pour les
nations » (Jr 1, 5), envoyé pour
apporter la lumière dans les
ténèbres, pour témoigner dans un
contexte de violence et de
corruption. Et Jérémie, qui dévore la
Parole du Seigneur, car elle est pour
lui joie et allégresse du cœur (cf. Jr
15, 10), confesse que cette même
Parole sème en lui une inquiétude
irrépressible et le pousse à aller vers
les autres pour qu'ils soient touchés
par la présence de Dieu. Il écrit : «
Elle était comme un feu brûlant dans
mon cœur, elle était enfermée dans
mes os. Je m’épuisais à la maîtriser,
sans y réussir » (Jr 20, 9). Nous ne
pouvons pas garder la Parole de Dieu
pour nous seuls, nous ne pouvons
pas contenir sa puissance : elle est un
feu qui brûle notre apathie et allume
en nous le désir d'éclairer ceux qui
sont dans les ténèbres. La Parole de



Dieu est un feu qui brûle à l'intérieur
et qui nous pousse à sortir ! Voilà
notre identité épiscopale : brûlés par
la Parole de Dieu, en sortie vers le
peuple de Dieu, avec zèle
apostolique !

Mais - nous pouvons nous demander
- en quoi consiste cette annonce
prophétique de la Parole, cette
ardeur? Le Seigneur dit au prophète
Jérémie : « Voici, je mets dans ta
bouche mes paroles ! Vois :
aujourd’hui, je te donne autorité sur
les nations et les royaumes, pour
arracher et renverser, pour détruire
et démolir, pour bâtir et planter » (Jr
1, 9-10). Ce sont des verbes forts :
d'abord arracher et renverser, pour
finalement bâtir et planter. Il s'agit de
collaborer à une histoire nouvelle
que Dieu veut construire dans un
monde de perversion et d'injustice.
Vous aussi, donc, vous êtes appelés à
continuer à faire entendre votre voix
prophétique pour que les



consciences se sentent interpellées et
que chacun devienne acteur et
responsable d'un avenir différent. Il
faut donc arracher les plantes
vénéneuses de la haine et de
l'égoïsme, de la rancœur et de la
violence ; renverser les autels
consacrés à l'argent et à la
corruption ; bâtir une coexistence
basée sur la justice, la vérité et la
paix ; et, enfin, planter les graines de
la renaissance pour que le Congo de
demain soit vraiment ce dont le
Seigneur rêve : une terre bénie et
heureuse, plus jamais violentée,
opprimée ni ensanglantée.

Mais attention, il ne s'agit pas d'une
action politique. La prophétie
chrétienne s'incarne dans de
multiples actions politiques et
sociales, mais telle n'est pas la tâche
des évêques et des pasteurs en
général. Elle est d’annoncer la Parole
pour éveiller les consciences, pour
dénoncer le mal, pour réconforter



ceux qui sont affligés et sans
espérance. " Consolez, consolez mon
peuple " : cette devise qui revient,
revient, est une invitation du
Seigneur : consolez le peuple.
"Consolez, consolez mon peuple". Il
s'agit d'une annonce faite non
seulement de mots mais aussi de
proximité et de témoignage :
proximité, tout d'abord, avec les
prêtres - les prêtres sont ceux qui
sont les plus proches d'un évêque -,
écoute des agents pastoraux,
encouragement de l'esprit synodal
pour travailler ensemble. Et le
témoignage, parce que les pasteurs
doivent être crédibles, avant tout, en
toutes choses, et en particulier dans
le fait de cultiver la communion,
dans la vie morale et dans
l'administration des biens. Il est
essentiel, en ce sens, de savoir
construire l'harmonie sans se mettre
sur des piédestaux, sans rudesses,
mais en donnant le bon exemple du
soutien et du pardon mutuel, en



travaillant ensemble comme des
modèles de fraternité, de paix et de
simplicité évangéliques. Qu'il
n'arrive jamais, alors que le peuple
souffre de la faim, que l’on puisse
dire de vous : « Ils n’en tinrent aucun
compte et s’en allèrent, l’un à son
champ, l’autre à son commerce » (Mt
22, 5). Non, le commerce, s'il vous
plaît, laissons-le en dehors de la
vigne du Seigneur ! Un pasteur ne
peut pas être un homme d'affaires, il
ne peut pas ! Nous sommes pasteurs
et serviteurs du peuple de Dieu, pas
des administrateurs de biens, pas des
hommes d'affaires, des pasteurs !
L'administration de l'évêque doit être
celle du berger : devant le troupeau,
au milieu du troupeau, derrière le
troupeau. Devant le troupeau pour
montrer le chemin ; au milieu du
troupeau pour sentir le troupeau,
pour ne pas le perdre ; derrière le
troupeau pour aider ceux qui vont
plus lentement, et aussi pour laisser
le troupeau seul pendant un moment



et voir où il trouve des pâturages. Le
berger doit se déplacer dans ces trois
directions.

Chers frères évêques, j'ai partagé
avec vous ce que je portais dans mon
cœur : cultiver la proximité avec le
Seigneur afin d'être des signes
prophétiques de sa compassion pour
le peuple. Je vous prie de ne pas
négliger le dialogue avec Dieu et de
ne pas laisser le feu de la prophétie
s'éteindre, à cause de calculs ou de
compromis avec le pouvoir, ni à
cause d’une vie tranquille et
routinière. Face au peuple qui
souffre et face à l'injustice, l'Évangile
exige que nous élevions la voix.
Quand nous élevons notre voix selon
Dieu, nous risquons. C'est ce qu'a fait
l’un de vos frères, le serviteur de
Dieu Mgr Christophe Munzihirwa, un
pasteur courageux et une voix
prophétique, qui a gardé son peuple
en offrant sa vie. La veille de sa mort,
il avait envoyé un message à tous en



disant : « En ces jours, que pouvons-
nous encore faire ? Restons fermes
dans la foi. Ayons confiance que Dieu
ne nous abandonnera pas et que, de
quelque part, une petite lueur
d`espérance naîtra pour nous. Dieu
ne nous abandonnera pas si nous
nous engageons à respecter la vie de
nos voisins, quel que soit le groupe
ethnique auquel ils appartiennent ».
Le lendemain, il a été tué sur la place
de la ville, mais sa graine, plantée
dans cette terre, avec celle de
beaucoup d'autres, portera du fruit.
Il est bon de se souvenir, avec
gratitude, des grands pasteurs qui
ont marqué l'histoire de votre pays et
de votre Église, de ceux qui vous ont
évangélisés et précédés dans la foi.
Frères, ils sont vos racines qui vous
fortifient dans l'ardeur évangélique.
Je pense à tout le bien que reçu par le
fait d’avoir connu le Cardinal
Laurent Monsengwo Pasinya.



Bien-aimés, n'ayez pas peur d'être
des prophètes d'espérance pour le
peuple, des voix concordantes de la
consolation du Seigneur, des témoins
et des messagers joyeux de
l'Évangile, des apôtres de la justice,
des Samaritains de la solidarité, des
témoins de la miséricorde et de la
réconciliation au milieu des
violences déclenchées, non
seulement par l'exploitation des
ressources et les conflits ethniques et
tribaux, mais aussi et surtout par la
puissance obscure du malin,
l'ennemi de Dieu et de l'homme. Mais
ne vous découragez jamais : le
Crucifié est ressuscité, Jésus est
victorieux, bien plus, il a déjà vaincu
le monde (cf. Jn 16, 33) et il veut
briller en vous, dans votre précieux
travail, dans votre ensemencement
fécond de paix ! Frères, je veux vous
remercier pour votre service, pour
votre zèle pastoral, pour votre
témoignage.



Et, maintenant que je suis arrivé au
terme de ce voyage, je tiens à vous
exprimer toute ma gratitude, ainsi
qu'à ceux qui l'ont préparé ici. Vous
avez eu la patience d'attendre un an,
vous êtes bons ! Merci pour cela !
Vous avez dû travailler deux fois, car
la première fois la visite a été
annulée, mais je sais que vous êtes
miséricordieux envers le Pape! Merci
beaucoup ! En juin prochain, vous
célébrerez le Congrès eucharistique
national à Lubumbashi. Jésus est
vraiment présent et à l'œuvre dans
l'Eucharistie ; là, il restaure et guérit,
console et unit, illumine et
transforme ; là, il inspire, soutient et
rend votre ministère efficace. Que la
présence de Jésus, le pasteur doux et
humble, vainqueur du mal et de la
mort, transforme ce grand pays et
soit toujours votre joie et votre
espérance ! Je vous bénis de tout
cœur.



Je voudrais ajouter une seule chose :
j'ai dit " soyez miséricordieux ". La
miséricorde. Pardonnez toujours.
Quand un croyant vient se confesser,
il vient demander le pardon, il vient
demander la caresse du Père. Et
nous, d'un doigt accusateur :
"Combien de fois ? Et comment
l'avez-vous fait ?...". Non, pas ça.
Pardonnez. Toujours. "Mais je ne sais
pas..., parce que le code me dit...". Le
code nous devons l'observer, car il
est important, mais le cœur du
pasteur va au-delà ! Prenez le risque.
Pour le pardon, prenez des risques.
Toujours. Pardonnez toujours dans le
Sacrement de la Réconciliation. Et
ainsi vous sèmerez le pardon pour
l'ensemble de la société.

Je vous bénis de tout mon cœur. Et
s’il vous plait, continuez à prier pour
moi, car cette charge est un peu
difficile ! Mais je me confie à vous.
Merci.



Rencontre avec les autorités, la
société civile et le corps
diplomatique (Djouba - Soudan du
Sud)

Jardin du Palais présidentiel (Djouba)

Monsieur le Président de la
République,

Messieurs les Vice-Présidents,

Membres illustres du Gouvernement
et du Corps diplomatique,

Autorités religieuses distinguées,

Représentants insignes de la société
civile et du monde de la culture,

Mesdames et Messieurs !

Merci, Monsieur le Président pour
vos paroles. Je suis heureux d’être
sur cette terre que je porte dans mon
cœur. Je vous remercie, Monsieur le



Président, pour l’accueil que vous
m’avez réservé. Je salue
cordialement chacun de vous et, à
travers vous, toutes les femmes et les
hommes qui peuplent ce jeune et
cher pays. Je viens comme pèlerin de
réconciliation, avec le rêve de vous
accompagner sur votre chemin de
paix, un chemin tortueux mais qui ne
peut plus être reporté. Je ne suis pas
venu seul, parce que dans la paix,
comme dans la vie, on marche
ensemble. Je suis donc chez vous
avec deux frères, l’Archevêque de
Canterbury et le Modérateur de
l’Assemblée générale de l’Église
d’Écosse, que je remercie pour ce
qu’ils nous diront. Ensemble, nous
nous présentons à vous et à ce
peuple au nom de Jésus-Christ,
Prince de la paix.

Nous avons en effet entrepris ce 
pèlerinage œcuménique de paix après
avoir écouté le cri de tout un peuple
qui, avec grande dignité, pleure à



cause de la violence qu’il subit, du
perpétuel manque de sécurité, de la
pauvreté qui le frappe et des
catastrophes naturelles qui sévissent.
Les années de guerres et de conflits
ne semblent pas connaître de fin et
même, récemment, hier, de durs
affrontements ont eu lieu alors que
les processus de réconciliation
semblent paralysés et que les
promesses de paix restent
inaccomplies. Que cette souffrance
épuisante ne soit pas vaine. Que la
patience et les sacrifices du peuple
sud-soudanais, de cette population
jeune, humble et courageuse, nous
interpellent tous. Qu’ils voient éclore
des germes de paix qui portent du
fruit, tels des semences qui en terre
donnent vie à la plante. Frères et
sœurs, l’heure de la paix est venue !

Les fruits et la végétation abondent
ici, grâce au grand fleuve qui
traverse le pays. Ce que l’historien de
l’antiquité Hérodote disait de



l’Égypte, qu’elle un “don du Nil”, vaut
aussi pour le Soudan du Sud., Comme
on le dit ici, cette terre est vraiment
une “terre de grande abondance”. Je
voudrais donc me laisser porter par
l’image du grand fleuve qui traverse
ce pays récent mais à l’histoire
ancienne. Au cours des siècles, les
explorateurs se sont introduits sur le
territoire où nous sommes pour
remonter le Nil Blanc à la recherche
des sources du fleuve le plus long du
monde. C’est par la recherche des
sources du vivre ensemble que je
voudrais commencer mon parcours
avec vous. Parce que cette terre, qui
regorge de tant de biens dans le sous-
sol, mais surtout dans les cœurs et les
esprits de ses habitants, a
aujourd’hui besoin d’être à nouveau
désaltérée par des sources fraîches et
vitales.

Autorités distinguées, c’est vous qui
êtes ces sources, les sources qui
irriguent la cohabitation, les pères et



les mères de ce jeune pays. Vous êtes
appelées à régénérer la vie sociale,
comme des sources limpides de
prospérité et de paix, car c’est de cela
dont ont besoin les fils du Soudan du
Sud : ils ont besoin de pères, non de
maîtres ; d’étapes stables de
développement, non de chutes
continuelles. Les années qui ont suivi
la naissance du pays, marquées par
une enfance blessée, doivent laisser
place à une croissance pacifique : le
moment est venu. Illustres Autorités,
vos “enfants” et l’histoire elle-même
se rappelleront de vous dans la
mesure où vous aurez fait du bien à
cette population qui vous a été
confiée pour la servir. Les
générations futures honoreront ou
effaceront la mémoire de vos noms
en fonction de ce que vous faites
maintenant parce que, comme le
fleuve quitte ses sources pour
commencer son cours, le cours de
l’histoire laissera derrière les
ennemis de la paix et donnera de



l’éclat à ceux qui œuvrent pour la
paix. En effet, comme l’enseigne
l’Écriture, « un avenir est promis aux
pacifiques » (cf. Ps 37, 37).

La violence, au contraire, fait reculer
le cours de l’histoire. Le même
Hérodote en relevait les
bouleversements générationnels,
notant qu’en guerre ce ne sont plus
les enfants qui enterrent les pères,
mais les pères qui enterrent les
enfants (cf. Histoires, I, 87). Je vous
prie, de tout cœur d’accueillir une
parole simple pour que cette terre ne
se réduise pas à un cimetière, mais
redevienne un jardin florissant. Non
pas la mienne, mais celle du Christ. Il
l’a prononça dans un jardin, à
Gethsémani, lorsque, voyant l’un de
ses disciples qui avait dégainé l’épée,
il dit : « Assez ! » (Lc 22, 51).
Monsieur le Président, Messieurs les
Vice-Présidents, au nom de Dieu, du
Dieu qu’ensemble nous avons prié à
Rome, du Dieu doux et humble de



cœur (cf. Mt 11, 29) en qui tant de
personnes de ce cher pays croient, il
est temps de dire assez, sans “si” et
sans “mais” : assez de sang versé,
assez de conflits, assez de violences
et d’accusations réciproques sur ceux
qui les commettent, assez
d’abandonner le peuple assoiffé de
paix. Assez de destructions, c’est
l’heure de la construction ! Que le
temps de la guerre soit rejeté et que
se lève un temps de paix! À à ce
propos, Monsieur le Président, je
porte dans mon cœur cette rencontre
nocturne que nous avons eue il y a
plusieurs années en Ouganda : votre
volonté de paix était là… progressons
là-dessus.

Revenons aux sources du fleuve, à
l’eau qui symbolise la vie. Aux
sources de ce pays il y a un autre mot
qui désigne le parcours entrepris par
le peuple sud-soudanais le 9 juillet
2011 : République. Mais que signifie
être une res publica ? Cela signifie se



reconnaître comme une réalité
publique, affirmer que l’État est pour
tous ; et donc que ceux qui, en son
sein, assument des responsabilités
majeures, le présidant ou le
gouvernant, ne peuvent que se
mettre au service du bien commun.
Voilà le but du pouvoir : servir la
communauté. La tentation qui guette
toujours est de s’en servir pour ses
propres intérêts. Il ne suffit donc pas
de s’appeler République, il faut l’être,
à partir des biens primaires : que les
ressources abondantes avec
lesquelles Dieu a béni cette terre ne
soient pas réservées à quelques-uns,
mais l’apanage de tous, et que des
projets de répartition équitable des
richesses correspondent aux plans de
relance économique.

Le développement démocratique est
fondamental pour la vie d’une
République. Il protège la distinction
bénéfique des pouvoirs, de sorte que,
par exemple, celui qui administre la



justice puisse l’exercer sans
conditionnement de la part de celui
qui légifère ou gouverne. La
démocratie suppose également le
respect des droits humains, protégés
par la loi et son application, et en
particulier la liberté d’exprimer ses
idées. Il faut en effet rappeler que 
sans justice il n’y a pas de paix (cf.
saint Jean-Paul II, Message pour la
célébration de la 35ème Journée
Mondiale de la Paix, 1er janvier 2002),
mais aussi que sans liberté il n’y a pas
de justice. Il faut donc donner à toute
citoyenne et tout citoyen la
possibilité de disposer du don unique
et irremplaçable de l’existence avec
les moyens appropriés pour le
réaliser : comme l’écrivait le Pape
Jean, « tout être humain a droit à la
vie, à l'intégrité physique et aux
moyens nécessaires et suffisants
pour une existence décente » (saint
Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in terris,
n. 11).

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_20011211_xxxv-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


Le Nil, après avoir quitté ses sources,
traversé des zones accidentées créant
des cascades et des rapides, et une
fois entré dans la plaine sud-
soudanaise, à proximité de Djouba, il
devient navigable, pour ensuite
pénétrer dans des zones plus
marécageuses. Par analogie, j’espère
que le chemin de paix de la
République ne progressera pas avec
des hauts et des bas, mais, qu’à partir
de cette capitale, il deviendra
praticable, sans rester enlisé dans
l’inertie. Chers amis, il est temps de
passer des paroles aux faits. Il est
temps de tourner la page, le temps
est venu de l’engagement pour une
transformation urgente et
nécessaire. Le processus de paix et
de réconciliation demande un
nouveau sursaut. Que l’on s’entende
et que l’on face avancer l’Accord de
paix, ainsi que la Feuille de route !
Dans un monde marqué par les
divisions et les conflits, ce pays
accueille un pèlerinage œcuménique



de paix, qui constitue une rareté ;
qu’il marque un changement de
rythme, qu’il soit l’occasion, pour le
Soudan du Sud, de recommencer à
naviguer sur des eaux tranquilles, en
reprenant le dialogue, sans duplicités
ni opportunismes. Qu’il soit pour
tous une occasion de relancer
l’espérance, pas seulement pour le
Gouvernement, mais pour tous : que
chaque citoyen comprenne que ce
n’est plus le moment de se laisser
emporter par les eaux insalubres de
la haine, du tribalisme, du
régionalisme et des différences
ethniques. Frères et sœurs, le temps
est venu de naviguer ensemble vers
l’avenir ! Ensemble. Ce mot ne doit
pas être oublié : ensemble.

Le parcours du grand fleuve nous
aide encore, en nous suggérant la
manière. Dans son cours, près du lac
No il rejoint un autre fleuve, donnant
vie à ce qu’on appelle le Nil Blanc. La
clarté limpide des eaux jaillit donc de



la rencontre. Telle est la voie, frères
et soeurs : se respecter, se connaître,
dialoguer. Car, si derrière toute
violence il y a de la colère et de la
rancœur - et derrière toute colère et
rancœur il y a le souvenir non guérie
de blessures, d’humiliations et
d’offenses - la seule direction pour en
sortir est celle de la rencontre, la
culture de la rencontre : accueillir les
autres comme des frères et leur
donner de l’espace, y compris en
sachant faire des concessions. Cette
attitude, essentielle pour les
processus de paix, est également
indispensable pour le
développement homogène de la
société. Et pour passer de l’incivilité
de l’affrontement à la civilité de la
rencontre, le rôle que les jeunes
peuvent et veulent jouer est décisif.
Que des espaces libres de rencontre
pour se retrouver et débattre leurs
soient donc assurés ; et qu’ils
puissent prendre en main, sans
crainte, l’avenir qui leur appartient !



Que les femmes, les mères qui savent
comment l’on donne et conserve la
vie, soient également davantage
impliquées dans les processus
politiques et décisionnels. Qu’il y ait
du respect à leur égard, car celui qui
commet une violence contre une
femme la commet contre Dieu, qui
d’une femme a pris chair.

Le Christ, le Verbe incarné, nous a
enseigné que plus on se fait petit, en
donnant de l’espace aux autres et en
accueillant le prochain comme un
frère, plus on devient grand aux
yeux du Seigneur. La jeune histoire
de ce pays déchiré par des
affrontements ethniques, a besoin de
retrouver la mystique de la rencontre,
la grâce du fait d’être ensemble. Il
faut regarder au-delà des groupes et
des différences pour marcher comme
un seul peuple, dans lequel, comme
pour le Nil, les différents affluents
apportent des richesses. Ce fut
précisément à par le fleuve que les



premiers missionnaires, il y a plus
d’un siècle, arrivèrent sur ces
rivages ; à leur présence s’est ajouta
au fil du temps celle de nombre de
travailleurs humanitaires. Je
voudrais tous les remercier pour le
travail précieux qu’ils font. Mais je
pense aussi aux missionnaires qui,
malheureusement, trouvent la mort
en semant la vie. Ne les oublions pas
et n’oublions pas de leur garantir,
ainsi qu’aux travailleurs
humanitaires, la sécurité, ainsi que
les soutiens nécessaires à leurs
œuvres pour que le fleuve du bien
continue à couler.

Un grand fleuve, cependant, peut
parfois déborder et provoquer des
catastrophes. Sur cette terre, les
nombreuses victimes d’inondations
l’ont malheureusement expérimenté,
auxquelles j’exprime ma proximité,
en demandant qu’elles ne soient pas
privées d’aides appropriées. Les
catastrophes naturelles révèlent une



création blessée et chamboulée, qui,
source de vie peut se transformer en
menace de mort. Il faut en prendre
soin avec un regard clairvoyant,
tourné vers les générations futures.
Je pense en particulier à la nécessité
de lutter contre la déforestation
causée par l’avidité du gain.

Pour éviter les inondations d’un
fleuve, il est nécessaire de garder son
lit propre. Par métaphore, le
nettoyage dont le cours de la vie
sociale a besoin est la lutte contre la
corruption. Circuits financiers
injustes, intrigues cachées pour
s’enrichir, affaires clientélistes,
manque de transparence : voilà le
fond pollué de la société humaine,
qui fait manquer les ressources
nécessaires à ceux qui en ont le plus
besoin. Il faut d’abord combattre la
pauvreté, qui constitue le terrain
fertile dans lequel s’enracinent les
haines, les divisions et la violence.
L’urgence d’un pays civilisé est de



prendre soin de ses citoyens, en
particulier des plus fragiles et des
plus défavorisés. Je pense surtout
aux millions de personnes déplacées
qui habitent ici : combien ont dû
quitter leur maison et se trouvent
reléguées en marge de la vie à la
suite d’affrontements et de
déplacements forcés !

Pour que les eaux de vie ne se
transforment pas en dangers de
mort, il est essentiel de doter un
fleuve de digues adéquates. Il en va
de même pour la coexistence
humaine. Il faut en premier lieu
endiguer l’arrivée d’armes qui,
malgré les interdictions, continuent
d’arriver dans de nombreux pays de
la zone, y compris au Soudan du Sud.
Beaucoup de choses sont nécessaires
ici, mais certainement pas
d’instruments de mort
supplémentaires. D’autres digues
sont indispensables pour garantir le
cours de la vie sociale : je fais



référence au développement de
politiques de santé adéquates, au
besoin d’infrastructures vitales et, en
particulier, au rôle primordial de
l’alphabétisation et de l’éducation,
seule voie pour que les enfants de
cette terre prennent leur avenir en
main. Comme tous les enfants de ce
continent et du monde, ils ont le
droit de grandir avec en main des
cahiers et des jouets, pas des
instruments de travail ni des armes.

Le Nil Blanc, enfin, quitte le Soudan
du Sud, traverse d’autres États, il
rencontre le Nil Bleu et arrive à la
mer : le fleuve ne connaît pas de
frontières, mais il relie des
territoires. De même, pour atteindre
un développement convenable, il est
essentiel, aujourd’hui plus que
jamais, de cultiver des relations
positives avec d’autres pays, à
commencer par ceux qui sont
autour. Je pense également à la
précieuse contribution de la



Communauté internationale à
l’égard de ce pays : j’exprime ma
reconnaissance pour l’engagement
visant à en favoriser la réconciliation
et le développement. Je suis
convaincu que, pour apporter des
contributions fructueuses, la
compréhension réelle des
dynamiques et des problèmes
sociaux est indispensable. Il ne suffit
pas de les observer et de les
dénoncer de l’extérieur. Il faut
s’impliquer, avec patience et
détermination et, plus généralement,
résister à la tentation d’imposer des
modèles préétablis et étrangers à la
réalité locale. Comme le disait saint
Jean-Paul II, il y a trente ans, au
Soudan : « Des solutions africaines
doivent être trouvées aux problèmes
africains » (Appel à la Cérémonie de
bienvenue, 10 février 1993).

Monsieur le Président, distinguées
Autorités, en suivant le cours du Nil,
j’ai voulu m’introduire dans le

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/travels/1993/travels/documents/trav_africa.html


cheminement de ce pays qui m’est
cher autant qu’il est jeune. Je sais
que certaines de mes expressions
peuvent avoir été franches et
directes, mais je vous prie de croire
que cela naît de l’affection et de la
préoccupation avec lesquelles je suis
vos vicissitudes, avec les frères avec
lesquels je suis venu ici, pèlerin de
paix. Nous désirons offrir de tout
cœur notre prière et notre soutien
afin que le Soudan du Sud se
réconcilie et change de cap, pour que
son cours vital ne soit plus empêché
par l’inondation de la violence,
entravé par les marais de la
corruption et anéanti par le
débordement de la pauvreté. Que le
Seigneur du ciel, qui aime cette terre,
lui donne un temps nouveau de paix
et de prospérité : que Dieu bénisse la
République du Soudan du Sud !
Merci.



samedi 4 février

Rencontre avec les évêques, les
prêtres, les religieux et religieuses,
les séminaristes à la cathédrale
Sainte-Thérèse.

Chers frères Évêques, prêtres et
diacres,

chers consacrés, chers séminaristes,
chers novices et aspirants, bonjour à
tous !

Depuis longtemps, je nourri le désir
de vous rencontrer ; c’est pourquoi je
voudrais remercier le Seigneur
aujourd’hui. J’exprime ma gratitude
à Mgr Tombe Trille pour ses
salutations et à vous tous pour vos
salutations et votre présence ;
certains d’entre vous ont fait des
jours de voyage pour être ici
aujourd’hui ! Je porte toujours gravés
dans mon cœur des moments vécus
avant cette visite : la célébration à
Saint-Pierre en 2017, au cours de

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/events/event.dir.html/content/vaticanevents/fr/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/events/event.dir.html/content/vaticanevents/fr/2017/11/23/celebrazionedipreghiera-pace-sudsudan-congo.html


laquelle nous avons élevé une
supplique à Dieu pour le don de la
paix ; et la retraite spirituelle en 2019
avec les Leaders politiques, invités
pour que, par la prière, ils prennent
à cœur la ferme décision de
poursuivre la réconciliation et la
fraternité dans le pays. Nous avons
besoin avant tout de cela: accueillir
Jésus, notre paix et notre espérance.

Dans mon discours d’hier, je me suis
inspiré du cours des eaux du Nil qui
traverse votre pays comme s’il était
sa colonne vertébrale. Dans la Bible,
à l’eau sont souvent associées l’action
du Dieu créateur, la compassion avec
laquelle il étanche notre soif lorsque
nous errons dans le désert, la
miséricorde avec laquelle il nous
purifie lorsque nous tombons dans
les marécages du péché. Dans le
baptême, Il nous a sanctifiés avec
une eau qui nous « a fait renaître et
nous a renouvelés dans l’Esprit Saint
» (Tt 3, 5). C’est précisément dans une

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/events/event.dir.html/content/vaticanevents/fr/2019/4/11/ritiro-leaders-sudsudan.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/february/documents/20230203-autorita-sudsudan.html


perspective biblique que je voudrais
regarder à nouveau les eaux du Nil.
D’une part, dans le lit de ce cours
d’eau, les larmes d’un peuple plongé
dans la souffrance et la douleur,
martyrisé par la violence se
déversent ; un peuple qui peut prier
comme le psalmiste : « Au bord des
fleuves de Babylone nous étions assis
et nous pleurions » (Ps 137, 1). Les
eaux du grand fleuve, en effet,
recueillent les gémissements de
souffrance de vos communautés,
recueillent le cri de douleur de tant
de vies brisées, recueillent le drame
d’un peuple en fuite, l’affliction du
cœur des femmes et la peur gravée
dans les yeux des enfants. On peut
voir la peur dans les yeux des
enfants. Mais en même temps, les
eaux du grand fleuve nous ramènent
à l’histoire de Moïse et, par
conséquent, elles sont un signe de
délivrance et de salut : des eaux, en
effet, Moïse a été sauvé et, en
conduisant les siens à travers la Mer



Rouge, il est devenu un instrument
de libération, une icône du secours
de Dieu qui voit l’affliction de ses
enfants, entend leur cri et descend
pour les libérer (cf. Ex 3, 7). En
regardant l’histoire de Moïse qui a
conduit le peuple de Dieu à travers le
désert, demandons-nous que signifie
être ministres de Dieu dans une
histoire traversée par la guerre, la
haine, la violence, la pauvreté.
Comment exercer le ministère sur
cette terre, sur les rives d’un fleuve
baigné de tant de sang innocent,
alors que les visages des personnes
qui nous sont confiées sont striés par
les larmes de la souffrance ? Voilà la
question. Et quand je parle de
ministère, je le fais dans un sens
large : ministère presbytéral,
ministère diaconal et ministère
catéchétique, d'enseignement,
qu’accomplissent tant de consacrés
et de laïcs.



Pour tenter de répondre, je voudrais
m’arrêter sur deux attitudes de
Moïse : la docilité et l’intercession. Je
pense que ces deux choses touchent
notre vie ici.

La première chose qui nous frappe
dans l’histoire de Moïse est sa docilité
à l’initiative de Dieu. Nous ne devons
cependant pas penser qu’il en a
toujours été ainsi : au début, il avait
la prétention de mener seul la
tentative de lutter contre l’injustice
et l’oppression. Sauvé par la fille du
Pharaon des eaux du Nil, il se laisse
toucher par la souffrance et
l’humiliation de ses frères lorsqu’il
découvre son identité, si bien qu’un
jour il décide de se faire justice tout
seul, en frappant à mort un égyptien
qui maltraite un juif. Suite à cet
épisode il doit fuir et rester dans le
désert de nombreuses années. Il y
fait l’expérience d’une sorte de désert
intérieur : il avait pensé affronter
l’injustice par ses seules forces, et



maintenant, en conséquence, il se
retrouve comme un fugitif devant se
cacher, vivant dans la solitude,
éprouvant le sentiment amer de
l’échec. Je me demande : quelle a été
l’erreur de Moïse ? Penser qu’il était
le centre, ne comptant que sur ses
propres forces. Mais il était ainsi
devenu prisonnier des pires
méthodes humaines, comme celle de
répondre à la violence par la
violence.

Quelque chose de semblable se
produit parfois dans notre vie de
prêtres, de diacres, de religieux, de
séminaristes, de consacrés, dans
notre vie à tous : au plus profond,
nous pensons que nous sommes le
centre, que nous pouvons compter,
sinon en théorie du moins en
pratique, presque exclusivement sur
notre talent ; ou, en tant qu’Église,
que nous trouvons la réponse aux
souffrances et aux besoins du peuple
dans des moyens humains, comme



l’argent, la ruse, le pouvoir. Au
contraire, notre œuvre vient de
Dieu : Il est le Seigneur et nous
sommes appelés à être des
instruments dociles entre ses mains.
Moïse l’apprend lorsqu’un jour, Dieu
vient à sa rencontre, en lui
apparaissant dans « la flamme d’un
buisson en feu » (Ex 3, 2). Moïse se
laisse attirer, il fait place à
l’émerveillement, il se met dans une
attitude de docilité pour se laisser
éclairer par le charme de ce feu
devant lequel il pense : « Je vais faire
un détour pour voir cette chose
extraordinaire : pourquoi le buisson
ne se consume-t-il pas ? » (v. 3). Voilà
la docilité nécessaire à notre
ministère : s’approcher de Dieu avec
émerveillement et humilité. Frères et
sœurs, ne perdez pas
l'émerveillement de la rencontre
avec Dieu ! Ne perdez pas
l'émerveillement du contact avec la
Parole de Dieu. Moïse s'est laissé
attirer et diriger par Dieu. La



primauté n'est pas à nous, la
primauté est à Dieu : nous confier à
sa Parole avant d'utiliser nos propres
mots, accueillir docilement son
initiative avant de nous concentrer
sur nos projets personnels et
ecclésiaux.

Le fait de nous laisser docilement
modeler nous fait vivre le ministère
d’une manière renouvelée. Devant le
Bon Pasteur, nous comprenons que
nous ne sommes pas des chefs
tribaux, mais des pasteurs
compatissants et miséricordieux ;
non pas les maîtres du peuple, mais
des serviteurs s’abaissant pour laver
les pieds des frères et sœurs ; nous ne
sommes pas une organisation
mondaine qui administre des biens
terrestres, mais nous sommes la
communauté des enfants de Dieu.
Frères et sœurs, faisons donc comme
Moïse sous le regard de Dieu :
enlevons nos sandales avec un
humble respect (cf. v. 5), dépouillons-



nous de notre présomption humaine,
laissons-nous attirer par le Seigneur
et cultivons la rencontre avec Lui
dans la prière ; approchons-nous
chaque jour du mystère de Dieu,
pour qu'il nous émerveille, pour qu’Il
brûle les broussailles de notre
orgueil et de nos ambitions
démesurées et fasse de nous 
d’humbles compagnons de route de
ceux qui nous sont confiés.

Purifié et illuminé par le feu divin,
Moïse devient un instrument de salut
pour les siens qui souffrent ; la
docilité envers Dieu le rend capable
d’intercéder pour ses frères. Voilà la
deuxième attitude dont je voudrais
vous parler aujourd’hui : 
l’intercession. Moïse a fait
l’expérience d’un Dieu compatissant,
qui ne reste pas indifférent au cri de
son peuple et descend pour le
délivrer. C'est magnifique :
descendre. Dieu descend pour le
libérer. Dieu, par condescendance



envers nous, descend parmi nous au
point de prendre notre chair en
Jésus, de faire l’expérience de notre
mort et de nos enfers. Il descend
toujours pour nous relever et ceux qui
le vivent sont amenés à l'imiter. C’est
ainsi que fait Moïse, qui “descend” au
milieu des siens : il le fera plusieurs
fois au cours de la traversée du
désert. En effet, dans les moments les
plus importants et les plus difficiles,
il monte et descend de la montagne
de la présence de Dieu afin
d’intercéder pour le peuple, c’est-à-
dire de se mettre à l’intérieur de son
histoire pour le rapprocher de Dieu.
Frères et sœurs, intercéder, « ne
signifie pas simplement “prier pour
quelqu’un”, comme nous le pensons
souvent. Étymologiquement, cela
signifie “faire un pas au milieu”, faire
un pas pour se mettre au milieu
d’une situation » (C.M. Martini, Un
grido di intercessione, Milan, 29
janvier 1991). Parfois, on n'obtient
pas beaucoup, mais il faut le faire :



un cri d'intercession. Intercéder, c’est
donc descendre pour se mettre au
milieu du peuple, pour “devenir des
ponts” qui le relient à Dieu.

Il est demandé aux pasteurs de
développer justement cet art de
“marcher au milieu”. Ce doit être la
spécialité des pasteurs, de marcher
au milieu : au milieu de la
souffrance, au milieu des larmes, au
milieu de la faim de Dieu et de la soif
d’amour des frères et sœurs. Notre
premier devoir n’est pas d’être une
Église parfaitement organisée -
n'importe quelle entreprise peut le
faire -, mais une Église qui, au nom
du Christ, se tient au milieu de la vie
souffrante du peuple et se salit les
mains pour les gens. Nous ne devons
jamais exercer le ministère en
recherchant le prestige religieux et
social, - que c'est laid de " faire
carrière " -mais en marchant au
milieu et ensemble, en apprenant à
écouter et à dialoguer, en collaborant



entre nous ministres et laïcs. Je
voudrais ici répéter ce mot
important : ensemble. Ne l’oublions
pas : ensemble. Évêques et prêtres,
prêtres et diacres, pasteurs et
séminaristes, ministres ordonnés et
religieux – toujours dans le respect
de la merveilleuse spécificité de la
vie religieuse : essayons de
surmonter entre nous la tentation de
l’individualisme, des intérêts
partisans. Il est bien triste que des
pasteurs ne soient pas capables de
communion, ne réussissent pas à
coopérer, voire s’ignorent
mutuellement ! Cultivons le respect
mutuel, la proximité, la coopération
concrète. Si cela ne se produit pas
entre nous, comment pouvons-nous
le prêcher aux autres ?

Revenons à Moïse et, afin
d’approfondir l’art de l’intercession,
regardons ses mains. L’Écriture nous
offre trois images à cet égard : Moïse
avec le bâton à la main, Moïse avec



les mains tendues, et Moïse avec les
mains levées vers le ciel.

La première image, celle de Moïse
avec le bâton à la main, nous montre
qu’il intercède par la prophétie. Avec
ce bâton, il accomplit des prodiges,
des signes de la présence et de la
puissance de Dieu au nom duquel il
parle, dénonçant avec force le mal
dont souffre le peuple et demandant
au Pharaon de le laisser partir.
Frères et sœurs, pour intercéder en
faveur de notre peuple, nous sommes
également appelés à élever la voix
contre l’injustice et la prévarication,
qui écrasent les gens et utilisent la
violence pour gérer les affaires à
l’ombre des conflits. Si nous voulons
être des pasteurs qui intercèdent,
nous ne pouvons pas rester neutres
face à la douleur causée par les
injustices et les violences, car là où
une femme ou un homme est lésé
dans ses droits fondamentaux, le
Christ lui-même est offensé. J’ai été



heureux d’entendre dans le
témoignage du Père Luka que l’Eglise
ne cesse d’exercer un ministère à la
fois prophétique et pastoral. Merci !
Merci car, s’il y a une tentation dont
nous devons nous prémunir, c’est
bien celle de laisser les choses telles
qu’elles sont et de ne pas nous
intéresser aux situations par peur de
perdre des privilèges et des
commodités.

Deuxième image : Moïse avec les
mains tendues. L’Écriture nous dit
qu’il, « étendit les bras sur la mer
» (Ex 14, 21). Ses mains tendues sont
le signe que Dieu est sur le point
d’agir. Ensuite, Moïse tiendra les
tables de la Loi dans ses mains (cf. Ex
34, 29) pour les montrer au peuple
Ses mains tendues indiquent la
proximité de Dieu qui est à l’œuvre et
qui accompagne son peuple. En effet,
pour libérer du mal, la prophétie ne
suffit pas, il faut tendre les bras à ses
frères et sœurs, soutenir leur



marche. Caresser le troupeau de
Dieu. Nous pouvons imaginer Moïse
montrant le chemin et saisissant les
mains des siens pour les encourager
à avancer. Après quarante ans,
devenu vieux, il reste proche des
siens : voilà la proximité. Et cela n’a
pas été une tâche facile : il a souvent
dû relancer un peuple découragé et
fatigué, affamé et assoiffé, parfois
même capricieux, qui s’abandonnait
aux murmures et à la paresse. Et
pour accomplir cette tâche, il a dû
aussi lutter contre lui-même, car il a
parfois connu des moments
d’obscurité et de désolation, comme
celui où il a dit au Seigneur : «
Pourquoi traiter si mal ton
serviteur ? Pourquoi n’ai-je pas
trouvé grâce à tes yeux que tu m’aies
imposé le fardeau de tout ce peuple ?
[…] Je ne puis, à moi seul, porter tout
ce peuple : c’est trop lourd pour moi
» (Nb 11, 11.14). Regardez la prière
de Moïse : il est épuisé. Pourtant,
Moïse n’a pas reculé : toujours



proche de Dieu, il ne s’est jamais
éloigné des siens. Nous aussi, nous
avons ce devoir : tendre la main,
relever nos frères, leur rappeler que
Dieu est fidèle à ses promesses, les
exhorter à avancer. Nos mains ont
été “ointes de l’Esprit” non seulement
pour les rites sacrés, mais pour
encourager, aider, accompagner les
personnes à sortir de ce qui les
paralyse, les enferme, les rend
craintives.

Enfin – troisième image – les mains
levées vers le ciel. Lorsque le peuple
tombe dans le péché et se fabrique
un veau d’or, Moïse remonte sur la
montagne – pensons à toute cette
patience ! – et prononce une prière
qui est une véritable lutte avec Dieu
pour qu’il n’abandonne pas Israël. Il
va jusqu’à dire : « Ce peuple a
commis un grand péché : ils se sont
fait des dieux en or. Ah, si tu voulais
enlever leur péché ! Ou alors, efface-
moi de ton livre, celui que tu as écrit.



» (Ex 32, 31-32). Il se range du côté du
peuple jusqu’au bout, élève la main
en sa faveur. Il ne pense pas à se
sauver seul, il ne vend pas le peuple
pour ses propres intérêts ! Il
intercède. Moïse intercède, Moïse
lutte avec Dieu ; il garde les bras
levés en prière pendant que ses
frères se battent dans la vallée (cf. Ex
17, 8-16). Soutenir les luttes du
peuple par la prière devant Dieu,
implorer le pardon, administrer la
réconciliation en tant que canaux de
la miséricorde de Dieu qui pardonne
les péchés : tel est notre devoir
d’intercesseurs !

Bien-aimés, ces mains prophétiques
tendues et levées requièrent un
effort, cela n’est pas facile. Être
prophète, accompagnateur,
intercesseur, montrer par sa vie le
mystère de la proximité de Dieu avec
son peuple peut même coûter la vie.
Beaucoup de prêtres, de religieuses
et de religieux – comme Sœur Regina



nous l'a dit à propos de ses sœurs –
ont été victimes de violences et
d’attaques dans lesquelles ils ont
perdu la vie. En réalité, ils ont offert
leur existence pour la cause de
l’Évangile, et leur proximité avec
leurs frères et sœurs est un
merveilleux témoignage qu’ils nous
laissent et qui nous invite à
poursuivre leur chemin. Nous
pouvons rappeler Saint Daniel
Comboni qui, avec ses frères
missionnaires, a réalisé une grande
œuvre d’évangélisation sur ces
terres : il disait que le missionnaire
doit être prêt à tout pour le Christ et
l’Évangile, et qu’il faut des âmes
audacieuses et généreuses qui
sachent souffrir et mourir pour
l’Afrique.

Je tiens donc à vous remercier pour
ce que vous faites au milieu de tant
d’épreuves et d’efforts. Merci, au
nom de toute l’Église, pour votre
dévouement, votre courage, vos



sacrifices, votre patience. Merci ! Je
vous souhaite, chers frères et sœurs,
d’être toujours des pasteurs et des
témoins généreux, armés seulement
de la prière et de la charité ; pasteurs
témoins, qui se laissent docilement
surprendre par la grâce de Dieu et
deviennent des instruments de salut
pour les autres ; pasteurs et
prophètes de proximité qui
accompagnent le peuple, des
intercesseurs aux bras levés. Que la
Sainte Vierge vous protège. En ce
moment, pensons en silence à nos
frères et sœurs qui ont donné leur
vie dans ce ministère pastoral ici, et
remercions le Seigneur de nous avoir
été proches. Nous remercions le
Seigneur pour leur proximité
martyriale. Prions en silence.

Merci pour votre témoignage. Et si
vous avez un peu de temps, priez
pour moi. Merci.



Rencontre avec des personnes
déplacées à l'intérieur du pays au
Freedom Hall (Djouba)

Chers frères et sœurs, bon après-midi!

Je vous remercie pour vos prières,
pour vos témoignages et pour votre
chant ! J'ai longtemps pensé à vous,
portant dans mon cœur le désir de
vous rencontrer, de vous regarder
dans les yeux, de vous serrer les
mains et de vous étreindre. Je suis
enfin ici, avec les frères avec lesquels
je partage ce pèlerinage de paix, pour
vous dire toute ma proximité, toute
mon affection. Je suis avec vous, je
souffre pour vous et avec vous.

Joseph, tu as posé une question
décisive : "Pourquoi sommes-nous là
à souffrir dans ce camp de personnes
déplacés ?". Pourquoi... Pourquoi
tant d'enfants et de jeunes comme toi
sont-ils là, au lieu d'aller à l'école
pour étudier ou dans un bel endroit
extérieur pour jouer ? Tu as toi -



même donné la réponse en disant
que c'est "à cause des conflits en
cours dans le pays". C'est à cause des
dévastations produites par la
violence humaine, s’ajoutant à celles
causées par les inondations, que des
millions de nos frères et sœurs
comme vous, dont de nombreuses
mères avec leurs enfants, ont dû
quitter leurs terres et abandonner
leurs villages, leurs maisons.
Malheureusement, dans ce pays
martyrisé, être déplacé ou réfugié est
devenu une expérience habituelle et
collective.

Je renouvelle donc de toutes mes
forces l'appel le plus pressant à
mettre fin à tout conflit, à reprendre
sérieusement le processus de paix
afin que les violences prennent fin et
que les gens puissent retrouver une
vie digne. Ce n'est qu'avec la paix, la
stabilité et la justice que
développement et réintégration
sociale pourront avoir lieu. Mais on



ne peut plus attendre ! Un grand
nombre d'enfants nés ces dernières
années n'ont connu que la réalité des
camps de personnes déplacées,
oubliant l'air du pays, perdant le lien
avec leur terre d’origine, leurs
racines, leurs traditions.

L'avenir ne peut être dans les camps
de personnes déplacées. Il est
nécessaire, comme tu l'as demandé,
Johnson, que tous les enfants comme
toi aient la possibilité d'aller à l'école
et aussi de l'espace pour jouer au
football ! Il est nécessaire d'évoluer
en tant que société ouverte, de se
mélanger, de former un seul peuple à
travers les défis de l'intégration, y
compris en apprenant les langues
parlées dans tout le pays, et pas
seulement dans sa propre ethnie. Il
est nécessaire de prendre le risque
formidable de connaître et
d'accueillir ceux qui sont différents,
pour retrouver la beauté d'une
fraternité réconciliée et pour faire



l’expérience de l’aventure
inestimable qui consiste à construire
librement son avenir avec celui de
toute la communauté. Et il est
absolument nécessaire d'éviter la
marginalisation des groupes et la
ghettoïsation des êtres humains.
Mais pour répondre à toutes ces
attentes, il faut la paix. Et il faut
l'aide de beaucoup, l’aide de tout le
monde.

C'est pourquoi je voudrais remercier
la Vice-Représentante spéciale, Sara
Beysolow Nyanti, de nous avoir dit
que c’est aujourd'hui une occasion
pour chacun de voir ce qui se passe
depuis des années dans ce pays. Ici,
en effet, la plus grande crise de
réfugiés du continent perdure, avec
au moins quatre millions de fils de
cette terre déplacés, avec l'insécurité
alimentaire et la malnutrition qui
touchent les deux tiers de la
population, et des prévisions parlant
d'une tragédie humanitaire qui



pourrait encore s'aggraver en cours
d’année. Mais je tiens surtout à vous
remercier parce que vous, et
beaucoup d'autres personnes, n’êtes
pas restés sans rien faire à étudier la
situation, mais vous avez agi. Vous,
Madame, vous avez parcouru le pays,
regardé dans les yeux les mères
assistant à la douleur qu'elles
ressentent devant la situation de
leurs enfants. Vos paroles m’ont
touché lorsque vous avez dit que,
malgré tout ce dont elles souffrent, le
sourire et l’espérance ne se sont
jamais éteints de leurs visages.

Et je suis d'accord avec ce que vous
avez dit à leur sujet : les mères, les
femmes sont la clé pour transformer
le pays : si on leur donne de bonnes
opportunités, par leur assiduité et
leur attitude d’aimer la vie, elles
auront la capacité de changer le
visage du Soudan du Sud, de lui
donner un développement serein et
cohérent ! Mais, s'il vous plaît, je



supplie tous les habitants de ces
terres : que la femme soit protégée,
respectée, valorisée et honorée. S'il
vous plaît : protéger, respecter,
valoriser et honorer toute femme,
enfant, fille, jeune personne, adulte,
mère, grand-mère. Autrement, il n'y
aura pas d'avenir.

Et maintenant, frères et sœurs, je
vous regarde à nouveau ; vos yeux
fatigués mais lumineux qui n'ont pas
perdu l’espérance, vos lèvres qui
n'ont pas perdu la force de prier et de
chanter. Je vous vois, vous qui avez
les mains vides mais le cœur plein de
foi, vous qui portez intérieurement
un passé marqué par la souffrance
mais qui ne cessez pas de rêver d'un
avenir meilleur. Nous voudrions,
nous qui vous rencontrons
aujourd'hui, donner des ailes à votre
espérance. Nous y croyons, nous
croyons que maintenant, même dans
les camps de personnes déplacées -
où la situation du pays vous oblige



malheureusement à rester - peut
germer, comme d’une terre
dépouillée, la semence nouvelle qui
portera du fruit.

Je voudrais vous dire : la graine d'un
nouveau Soudan du Sud c’est vous ;
la graine pour une croissance fertile
et luxuriante du pays ; c'est vous,
provenant de toute les ethnies
différentes, vous qui avez souffert et
qui souffrez encore, mais qui ne
voulez pas répondre au mal par un
autre mal ; vous qui, à partir de
maintenant, faites le choix de la
fraternité et du pardon, cultivez un
avenir meilleur. Un demain qui naît
aujourd'hui, là où vous êtes, de la
capacité à collaborer, à tisser des
réseaux de communion et des
parcours de réconciliation avec ceux
qui, différents de vous par leur
ethnie et leur origine, vivent à côté
de vous. Frères et sœurs, soyez des
semences d’espérance, dans
lesquelles on peut déjà entrevoir



l'arbre qui, un jour - que nous
espérons proche - portera des fruits.
Oui, vous serez les arbres qui
absorberont la pollution d'années de
violences et qui restitueront
l'oxygène de la fraternité. Certes,
vous êtes maintenant "plantés" là où
vous ne voudriez pas, mais c'est
précisément dans cette situation
d'épreuve et de précarité que vous
pouvez tendre la main à ceux qui
vous entourent et faire l'expérience
que vous êtes enracinés dans la
même humanité : c'est de là qu’il faut
repartir pour vous redécouvrir
frères et sœurs, enfants sur terre du
Dieu du ciel, Père de tous.

Chers amis, ce sont les racines qui
nous rappellent qu'une plante naît
d'une semence. Il est beau que les
gens, ici, tiennent beaucoup à leurs
racines. J'ai lu que sur ces terres, "les
racines ne doivent jamais être
oubliées", car "les ancêtres nous
rappellent qui nous sommes et quel



doit être notre chemin... Sans eux,
nous sommes perdus, effrayés et sans
boussole. Il n'y a pas d’avenir sans
passé" (C. Carlassare, La capanna di
Padre Carlo. Comboniano tra i Nuer,
2020, 65). Au Soudan du Sud, les
jeunes grandissent en s’inspirant des
histoires des anciens, et si le récit de
ces années a été caractérisé par la
violence, il est possible, voire
nécessaire, d'en commencer un
nouveau, en partant de vous : un
nouveau récit de la rencontre, où ce
qui a été enduré n'est pas oublié,
mais habité par la lumière de la
fraternité ; un récit qui se concentre
non seulement sur le caractère
tragique de l’actualité, mais aussi sur
le désir ardent de paix. Vous, les
jeunes d’ethnies différentes, soyez les
premières pages de ce récit ! Si les
conflits, les violences et les haines
ont arraché les premières pages des
bons souvenirs de la vie de cette
République, c’est à vous d’en écrire
l’histoire de paix ! Je vous remercie



pour votre force d'âme et pour tout le
bien que vous faites qui plait tant à
Dieu et rend précieuse chaque
journée que vous vivez.

Je voudrais également adresser un
mot de gratitude à tous ceux qui vous
aident, souvent dans des conditions
non seulement difficiles, mais
d'urgence. Merci aux communautés
ecclésiales pour leurs œuvres qui
méritent d'être soutenues ; merci aux
missionnaires, aux organisations
humanitaires et internationales,
notamment les Nations unies, pour le
grand travail qu'ils accomplissent.
Bien sûr, un pays ne doit pas vivre
que d’aides extérieures, surtout
lorsque son territoire est si riche en
ressources! Mais actuellement elles
sont extrêmement nécessaires. Je
voudrais également rendre
hommage aux nombreux travailleurs
humanitaires qui ont perdu la vie, et
appeler au respect de ceux qui aident
et des structures de soutien à la



population, qui ne peuvent devenir
des cibles d'agression et de
vandalisme. Parallèlement aux aides
d'urgence, je crois qu'il est très
important, dans une perspective
d'avenir, d'accompagner la
population sur la voie du
développement, par exemple en
l'aidant à apprendre les techniques
modernes d'agriculture et d'élevage,
afin de favoriser une croissance plus
autonome. Je demande à tous, du
fond du cœur : aidons le Soudan du
Sud, ne laissons pas seule sa
population qui a souffert et qui
souffre tant !

En conclusion, je voudrais adresser
une pensée aux nombreux réfugiés
sud-soudanais qui se trouvent hors
du pays et à ceux qui ne peuvent pas
rentrer parce que leur territoire a été
occupé. Je suis proche d'eux et
j'espère qu'ils pourront redevenir les
protagonistes de l'avenir de leur
terre, en contribuant à son



développement de manière
constructive et pacifique. Nyakuor
Rebecca, tu m'as demandé une
bénédiction spéciale pour les enfants
du Soudan du Sud afin que vous
puissiez tous grandir ensemble dans
la paix. Nous allons donner la
bénédiction à trois comme des
frères : avec mon frère Justin et mon
frère Iain, ensemble nous allons vous
donner la bénédiction. Que par elle,
la bénédiction de beaucoup de frères
et sœurs chrétiens dans le monde
entier vous parvienne, eux qui vous
embrassent et vous encouragent,
sachant qu'en vous, dans votre foi,
dans votre force intérieure, dans vos
rêves de paix, brille toute la beauté
de l'être humain.

Prière œcuménique au mausolée
de John Garang (Djouba)



Monsieur le Président de la
République,

Autorités religieuses et civiles
distinguées,

Chers frères et sœurs !

Des prières nombreuses viennent de
s’élever vers le Ciel de cette terre
aimée et meurtrie: des voix
différentes se sont unies, formant
une seule voix. Ensemble, comme
Peuple saint de Dieu, nous avons prié
pour ce peuple blessé. En tant que
chrétiens, prier est la première et
plus importante chose que nous
sommes appelés à faire pour pouvoir
bien agir et avoir la force de
marcher. Prier, agir et marcher :
réfléchissons sur ces trois verbes.

Tout d’abord, prier. Le grand
engagement des communautés
chrétiennes pour la promotion
humaine, pour la solidarité et pour la
paix serait vain sans la prière. En



effet, nous ne pouvons pas
promouvoir la paix sans avoir
d’abord invoqué Jésus, « Prince-de-la-
Paix » (Is 9, 5). Ce que nous faisons
pour les autres et partageons avec les
autres est avant tout un don gratuit
que, les mains vides, nous recevons
de Lui : c’est une grâce, une pure
grâce. Nous sommes chrétiens parce
que nous sommes aimés
gratuitement par le Christ.

Ce matin, je me suis inspiré de la
figure de Moïse et maintenant,
précisément en relation avec la
prière, je voudrais évoquer un
épisode qui a été décisif pour lui et
pour son peuple, survenu alors qu’il
venait à peine de commencer de
l’accompagner sur le chemin vers la
liberté. Arrivés près des rives de la
mer Rouge, une scène dramatique se
présente à ses yeux et à ceux de tous
les Israélites : devant eux se dresse la
barrière infranchissable des eaux ;
derrière, arrive l’armée ennemie,



avec des chars et des chevaux. Cela
ne rappelle-t-il pas les premiers pas
de ce pays, assailli tant par les eaux
de la mort, comme celles des
inondations désastreuses qui l’ont
frappé, que par une violence
belliqueuse effroyable ? Eh bien,
dans cette situation désespérée,
Moïse dit au peuple : « N’ayez pas
peur ! Tenez bon ! Vous allez voir
aujourd’hui ce que le Seigneur va
faire pour vous sauver ! » (Ex 14, 13).
Alors, je me demande : d’où venait à
Moïse une telle certitude, alors que
son peuple continuait à se plaindre
effrayé ? Cette force lui venait de
l’écoute du Seigneur (cf. 2-4) qui lui
avait promis de manifester sa gloire.
L’union avec Lui, la confiance en Lui
cultivée dans la prière, est le secret
par lequel Moïse a pu accompagner
le peuple de l’oppression à la liberté.

Il en est de même pour nous aussi :
prier donne la force d’avancer, de
surmonter les peurs, d’entrevoir,



même dans les ténèbres, le salut que
Dieu prépare. De plus, la prière attire
le salut de Dieu sur le peuple. La
prière d’intercession, qui a
caractérisé la vie de Moïse (cf. Ex 32,
11-14), est celle à laquelle nous
sommes tenus, nous surtout,
Pasteurs du Peuple saint de Dieu.
Pour que le Seigneur de la paix
intervienne là où les hommes ne
parviennent pas à la construire, il
faut la prière : une prière tenace,
d’intercession constante. Frères et
sœurs, en cela, soutenons-nous: dans
nos diverses Confessions religieuses,
sentons-nous unis entre nous,
comme une seule famille ; et sentons-
nous chargés de prier pour tous.
Dans nos paroisses, églises,
assemblées de culte et de louange,
prions assidûment et unanimement
(cf. Ac 1, 14) pour que le Soudan du
Sud “rejoigne la terre promise”,
comme le peuple de Dieu dans les
Écritures. Qu’il dispose sereinement
et équitablement de la terre fertile et



riche qu’il possède, et qu’il soit
comblé de cette paix promise mais,
malheureusement, pas encore
advenue.

Nous sommes précisément appelés,
en second lieu, à agir pour la cause
de la paix. Car Jésus nous veut «
artisans de paix » (Mt 5, 9), il veut
que son Église ne soit pas seulement
signe et instrument de l’union intime
avec Dieu, mais aussi de l’unité de
tout le genre humain (cf. Lumen
gentium, n. 1). Le Christ, en effet,
comme le rappelle l’Apôtre Paul, « est
notre paix » précisément dans le sens
du rétablissement de l’unité. Il est
celui qui “des deux, fait une seule
réalité, en détruisant les murs de
séparation, la haine” (cf. Ep 2, 14).
Voilà la paix de Dieu : non seulement
une trêve entre les conflits, mais une
communion fraternelle, qui vient de
l’union, non de l’absorption ; du
pardon, non de la domination ; de la
réconciliation, non de l’imposition.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html


Le désir de paix du Ciel est si grand
qu’il a été annoncé dès la naissance
du Christ : « paix sur la terre aux
hommes, qu’Il aime » (Lc 2, 14). Et
l’angoisse de Jésus provoquée par le
refus de ce don qu’il venait apporter
est si grande, qu’Il pleura sur
Jérusalem, en disant : « Si toi aussi, tu
avais reconnu en ce jour ce qui
donne la paix ! » (Lc 19, 42).

Chers frères et sœurs, œuvrons sans
nous lasser pour cette paix que
l’Esprit de Jésus et du Père nous
invite à construire : une paix qui
intègre les diversités, qui promeut
l’unité dans la pluralité. Voilà la paix
de l’Esprit Saint qui harmonise les
différences, tandis que l’esprit
ennemi de Dieu et de l’homme
s’appuie sur les différences pour
diviser. À cet égard, l’Écriture dit : «
Voici comment se manifestent les
enfants de Dieu et les enfants du
diable : quiconque ne pratique pas la
justice n’est pas de Dieu, et pas



davantage celui qui n’aime pas son
frère » (1 Jn 3, 10). Chers amis, celui
qui se dit chrétien doit choisir son
camp. Celui qui suit le Christ choisit
la paix, toujours ; celui qui déclenche
la guerre et la violence trahit le
Seigneur et renie son Évangile. Le
style que Jésus nous enseigne est
clair : aimer tout le monde, car tous
sont aimés comme des enfants par le
Père commun qui est aux cieux.
L’amour du chrétien n’est pas
seulement pour les proches, mais
pour chacun, car chacun est notre
prochain en Jésus, un frère, une
sœur, même l’ennemi (cf. Mt 5,
38-48) ; et à plus forte raison ceux qui
appartiennent à notre même peuple,
même s’ils sont d’ethnies différentes.
« Aimez-vous les uns les autres
comme je vous ai aimés » (Jn 15, 12) ;
tel est le commandement de Jésus qui
contredit toute vision tribale de la
religion. « Que tous soient un » (Jn 17,
21) : telle est la prière pressante de



Jésus au Père pour nous tous
croyants.

Travaillons, frères et sœurs, pour
cette unité fraternelle entre nous
chrétiens et aidons-nous à faire
passer le message de la paix dans la
société, à répandre le style de non-
violence de Jésus, afin qu’il n’y ait
plus de place pour une culture
fondée sur l’esprit de vengeance chez
ceux qui se professent croyants; afin
que l’Évangile ne soit pas seulement
un beau discours religieux, mais une
prophétie qui devienne réalité dans
l’histoire. Travaillons à cela :
travaillons pour la paix en tissant et
en recousant, jamais en coupant ou
en déchirant. Suivons Jésus et,
derrière Lui, faisons des pas
communs sur le chemin de la paix
(cf. Lc 1, 79).

Voici alors le troisième verbe : après
prier et agir, marcher. Ici, au cours
des décennies, les communautés



chrétiennes se sont fortement
engagées dans la promotion de
chemins de réconciliation. Je
voudrais vous remercier pour ce
témoignage lumineux de foi, né de la
reconnaissance, non seulement en
paroles mais dans les faits, qu’avant
les divisions historiques existe une
réalité immuable : nous sommes
chrétiens, nous sommes du Christ. Il
est beau que, au milieu de tant de
conflits, l’appartenance chrétienne
n’a jamais détruit la population, mais
a été, et est encore, facteur d’unité.
L’héritage œcuménique du Soudan
du Sud est un trésor précieux, une
louange au nom de Jésus, un acte
d’amour à l’Église son épouse, un
exemple universel pour le chemin
d’unité des chrétiens. C’est un
héritage qui doit être conservé dans
le même esprit : les divisions
ecclésiales des siècles passés ne
doivent pas se répercuter pas sur
ceux qui sont évangélisés, mais la
semence de l’Évangile doit



contribuer à répandre une plus
grande unité. Que le tribalisme et le
sectarisme qui alimentent les
violences dans le pays n’affectent pas
les relations interconfessionnelles ;
au contraire, que le témoignage
d’unité des croyants se reverse sur le
peuple.

En ce sens, pour finir, je voudrais
suggérer deux mots-clés pour la suite
de notre cheminement : mémoire et 
engagement. Mémoire : les pas que
vous faites suivent les traces de vos
prédécesseurs. N’ayez pas peur de ne
pas en être à la hauteur, sentez-vous
au contraire poussés par ceux qui
vous ont préparé la route. Comme
dans un relais, prenez le témoin pour
hâter la réalisation de l’objectif d’une
communion pleine et visible. Et
ensuite engagement : on marche vers
l’unité quand l’amour est concret,
quand on secourt ensemble ceux qui
sont en marge, ceux qui sont blessés
et rejetés. Vous le faites déjà dans de



nombreux domaines, je pense en
particulier à la santé, à l’instruction,
à la charité : que d’aides urgentes et
indispensables vous apportez à la
population ! Merci pour tout cela.
Continuez ainsi : jamais concurrents,
mais proches ; frères et sœurs qui,
par leur compassion pour les
souffrants, les préférés de Jésus,
rendent gloire à Dieu et témoignent
de la communion qu’Il aime.

Très chers amis, mes frères et moi
nous sommes venus en pèlerins
parmi vous, Peuple saint de Dieu en
marche. Même si nous sommes loin
physiquement, nous serons toujours
proches de vous. Repartons chaque
jour de la prière les uns pour les
autres et avec les autres, en œuvrant
ensemble comme témoins et
médiateurs de la paix de Jésus, en
marchant sur la même route, en
faisant des pas concrets de charité et
d’unité. En tout, aimons-nous



intensément, et de tout cœur (cf. 1 P
1, 22).

Dimanche 5 février 2023

Sainte Messe au Mausolée de John
Garang (Djouba) - Homélie

Les paroles que l’Apôtre Paul a
adressées à la communauté de
Corinthe dans la deuxième lecture, je
voudrais aujourd’hui les faire
miennes et les répéter devant vous :
« Quand je suis venu chez vous, je ne
suis pas venu vous annoncer le
mystère de Dieu avec le prestige du
langage ou de la sagesse. Parmi vous,
je n’ai rien voulu connaître d’autre
que Jésus Christ, le Messie crucifié
» (1 Co 2, 1-2). Oui, l’inquiétude de
Paul est aussi la mienne, en me
trouvant ici avec vous au nom de
Jésus Christ, le Dieu de l’amour, le
Dieu qui a réalisé la paix par sa



croix ; Jésus, Dieu crucifié pour nous
tous ; Jésus, crucifié en ceux qui
souffrent ; Jésus, crucifié dans la vie
de beaucoup d’entre vous, de
beaucoup de personnes de ce pays ;
Jésus le ressuscité, vainqueur sur le
mal et sur la mort. Je viens à vous
pour le proclamer, pour vous
confirmer en Lui, car l’annonce du
Christ est une annonce d’espérance.
Il connaît, en effet, les angoisses et
les attentes que vous portez dans
votre cœur, les joies et les peines qui
marquent votre vie, les ténèbres qui
vous oppriment et la foi que vous
élevez au Ciel comme un chant dans
la nuit. Jésus vous connaît et vous
aime. Si nous demeurons en Lui,
nous n’avons pas à craindre, car
pour nous aussi toute croix se
transformera en résurrection, toute
tristesse en espérance, toute
lamentation en danse.

Je voudrais donc m’arrêter sur les
paroles de vie que notre Seigneur



Jésus nous a adressées aujourd’hui
dans l’Évangile : « Vous êtes le sel de
la terre [...]. Vous êtes la lumière du
monde » (Mt 5, 13.14). Que nous
disent ces images, à nous, disciples
du Christ ?

Tout d’abord, nous sommes le sel de
la terre. Le sel sert à donner de la
saveur à la nourriture. C’est
l’ingrédient invisible qui donne du
goût à tout. C’est pourquoi, depuis les
temps anciens, il a été considéré
comme le symbole de la sagesse,
c’est-à-dire de cette vertu que l’on ne
voit pas, mais qui donne goût à la vie
et sans laquelle l’existence devient
insipide, sans saveur. Mais de quelle
sagesse nous parle Jésus ? Il utilise
cette image du sel immédiatement
après avoir proclamé à ses disciples
les Béatitudes : nous comprenons
alors que ce sont elles le sel de la vie
du chrétien. Les Béatitudes, en effet,
apportent sur terre la sagesse du
Ciel : elles révolutionnent les critères



du monde et de la manière ordinaire
de penser. Et que nous disent-elles ?
En peu de mots, elles affirment que
pour être bienheureux, c’est-à-dire
pleinement heureux, nous ne devons
pas chercher à être forts, riches et
puissants, mais humbles, doux et
miséricordieux ; ne faire de mal à
personne, mais être des artisans de
paix pour tous. Cela – nous dit Jésus –
est la sagesse du disciple, c’est cela
qui donne de la saveur à la terre que
nous habitons. Rappelons-nous : si
nous mettons en pratique les
Béatitudes, si nous incarnons la
sagesse du Christ, nous ne donnons
pas seulement une bonne saveur à
notre vie, mais aussi à la société, au
pays où nous vivons.

Mais le sel, en plus de donner de la
saveur, a un autre rôle, essentiel à
l’époque du Christ : conserver les
aliments afin qu’ils ne se corrompent
pas et deviennent avariés. La Bible,
cependant, disait qu’il y avait une



“nourriture”, un bien essentiel qui
devait être conservé avant tout
autre : l’alliance avec Dieu. C’est
pourquoi, à cette époque, chaque fois
que l’on faisait une offrande au
Seigneur, l’on mettait un peu de sel.
Écoutons ce que dit l’Écriture à ce
sujet : « Tu ne laisseras pas ton
offrande manquer du sel de l’alliance
avec ton Dieu ; avec tout ce que tu
réserveras, tu apporteras du sel » (Lv
2, 13). Ainsi, le sel rappelait le besoin
fondamental de garder le lien avec
Dieu, parce qu’Il nous est fidèle, son
alliance avec nous est incorruptible,
inviolable et durable (cf. Nb 18, 19 ; 2
Ch 13, 5). C’est pourquoi le disciple
de Jésus, en tant que sel de la terre,
est témoin de l’alliance qu’Il a
réalisée et que nous célébrons à
chaque Messe : une alliance
nouvelle, éternelle, immuable (cf. 1
Co 11, 25 ; He 9), un amour pour nous
qui ne peut être brisé pas même par
nos infidélités.



Frères et sœurs, nous sommes
témoins de cette merveille. Autrefois,
lorsque des personnes ou des
peuples établissaient entre eux une
amitié, ils la concluaient souvent en
s’échangeant un peu de sel. Nous qui
sommes le sel de la terre, nous
sommes appelés à témoigner de
l’alliance avec Dieu dans la joie, avec
gratitude, en montrant que nous
sommes des personnes capables de
créer des liens d’amitié, de vivre la
fraternité, de construire de bonnes
relations humaines, pour empêcher
que règnent la corruption du mal, la
maladie des divisions, l’infamie des
affaires illégales, la plaie de
l’injustice.

Je voudrais aujourd’hui vous
remercier car vous êtes le sel de la
terre dans ce pays. Pourtant, face à
tant de blessures, aux violences qui
alimentent le poison de la haine, à
l’injustice qui provoque misère et
pauvreté, vous pourriez vous sentir



petits et impuissants. Mais, quand la
tentation de vous sentir incapables
vous assaille, essayez de regarder le
sel et ses minuscules grains : c’est un
petit ingrédient et, une fois mis dans
le plat, il disparaît, il se dissout, mais
c’est justement de cette manière qu’il
donne de la saveur à tout le contenu.
De même, nous chrétiens, bien
qu’étant fragiles et petits, même
lorsque nos forces nous semblent
peu de chose face à la grandeur des
problèmes et à la furie aveugle de la
violence, nous pouvons offrir une
contribution décisive pour changer
l’histoire. Jésus désire que nous le
fassions comme le sel : il suffit d’une
pincée qui fond pour donner un goût
différent à l’ensemble. Alors nous ne
pouvons pas reculer, parce que sans
ce peu, sans notre peu, tout perd son
goût. Commençons précisément par
le peu, par l’essentiel, par ce qui
n’apparaît pas dans les livres
d’histoire mais qui change l’histoire :
au nom de Jésus, de ses Béatitudes,



déposons les armes de la haine et de
la vengeance pour embrasser la
prière et la charité ; surmontons ces
antipathies et aversions qui, au fil du
temps, sont devenues chroniques et
qui risquent d’opposer les tribus et
les ethnies ; apprenons à mettre sur
les blessures le sel du pardon, qui
brûle mais guérit. Et, même si le
cœur saigne à cause des torts reçus,
renonçons une fois pour toutes à
répondre au mal par le mal, et nous
serons bien intérieurement ;
accueillons-nous et aimons-nous
avec sincérité et générosité, comme
le fait Dieu avec nous. Gardons le
bien que nous sommes, ne nous
laissons pas corrompre par le mal !

Passons à la deuxième image utilisée
par Jésus, la lumière : Vous êtes la
lumière du monde. Une célèbre
prophétie disait d’Israël : « Je fais de
toi la lumière des nations, pour que
mon salut parvienne jusqu’aux
extrémités de la terre » (Is 49, 6). À



présent la prophétie s’est accomplie,
parce que Dieu le Père a envoyé son
Fils, et c’est Lui la lumière du monde
(cf. Jn 8, 12), la vraie lumière qui
éclaire chaque homme et chaque
peuple, la lumière qui brille dans les
ténèbres et dissipe les nuages de
toute obscurité (cf. Jn 1, 5.9). Mais
Jésus lui-même, lumière du monde,
dit à ses disciples qu’eux aussi sont 
lumière du monde. Cela veut dire
qu’en accueillant la lumière du
Christ, la lumière qu’est le Christ,
nous devenons lumineux, nous
rayonnons de la lumière de Dieu !

Jésus ajoute : « Une ville située sur
une montagne ne peut être cachée. Et
l’on n’allume pas une lampe pour la
mettre sous le boisseau ; on la met
sur le lampadaire, et elle brille pour
tous ceux qui sont dans la maison
» (Mt 5, 14-15). Ce sont là aussi des
images familières de cette époque :
plusieurs villages en Galilée étaient
situés sur les collines, bien visibles de



loin ; et les lampes, dans les maisons,
étaient placées en hauteur pour
donner de la lumière dans tous les
coins de la pièce ; puis, quand elles
devaient être éteintes, on les couvrait
avec objet en terre cuite appelé
“boisseau”, qui asphyxiait la flamme
jusqu’à l’éteindre.

Frères et sœurs, l’invitation de Jésus
à être lumière du monde est claire :
nous qui sommes ses disciples, nous
sommes appelés à resplendir comme
une ville située en altitude, comme
un lampadaire dont la flamme ne
doit jamais être éteinte. En d’autres
termes, avant de nous préoccuper
des ténèbres qui nous entourent,
avant d’espérer que quelque chose
autour s’éclaire, nous devons briller,
éclairer par notre vie et par nos
œuvres les villes, les villages et les
lieux que nous habitons, les
personnes que nous fréquentons, les
activités que nous menons. Le
Seigneur nous en donne la force, la



force d’être lumière en Lui, pour
tous ; parce que tous doivent pouvoir
voir nos bonnes œuvres et, les
voyant– nous rappelle Jésus –,
s’ouvrir avec émerveillement à Dieu
et lui rendre gloire (cf. v. 16). Si nous
vivons comme des enfants et des
frères sur la terre, les gens
découvriront qu’ils ont un Père dans
les cieux. Il nous est donc demandé
de brûler d’amour : qu’il n’arrive pas
que notre lumière s’éteigne, que
l’oxygène de la charité disparaisse de
notre vie, que les œuvres du mal
enlèvent de l’air pur à notre
témoignage. Cette terre, très belle et
meurtrie, a besoin de la lumière que
chacun de vous possède, ou mieux,
de la lumière que chacun de vous
est !

Chers amis, je vous souhaite d’être le
sel qui se répand et se dissout avec
générosité pour donner saveur au
Soudan du Sud avec le goût fraternel
de l’Évangile ; d’être des



communautés chrétiennes
rayonnantes qui, comme des villes
situées en hauteur, irradient une
lumière de bien sur tout le monde et
montrent qu’il est beau et possible de
vivre la gratuité, d’avoir l’espérance,
de construire tous ensemble un
avenir réconcilié. Frères et sœurs, je
suis avec vous et je vous souhaite de
faire l’expérience de la joie de
l’Évangile, la saveur et la lumière que
le Seigneur, « le Dieu de la paix » (Ph
4, 9), le « Dieu de qui vient tout
réconfort » (2 Co 1, 3), veut répandre
sur chacun de vous.

___________________________________________________________________

DERNIÈRES SALUTATIONS

Merci, cher Frère Stephen, pour ces
paroles. Je salue Monsieur le
Président de la République avec
toutes les Autorités civiles et
religieuses présentes. Je suis
désormais parvenu à la fin de ce
pèlerinage parmi vous et je désire



exprimer ma reconnaissance pour
l’accueil reçu et pour tout le travail
accompli pour préparer cette visite,
qui a été une visite fraternelle à trois.

Je vous suis tous reconnaissant,
frères et sœurs qui êtes venus
nombreux de différents lieux,
beaucoup d’entre vous ont dû faire
plusieurs heures, et même journées,
de route ! En plus de l’affection que
vous m’avez manifestée, je vous
remercie pour votre foi, pour votre
patience, pour tout le bien que vous
faites et pour les efforts que vous
offrez à Dieu sans vous décourager,
sachant aller de l’avant. Au Soudan
du Sud il y a une Église courageuse,
apparentée avec celle du Soudan,
comme nous le rappelait
l’Archevêque qui a mentionné la
figure de sainte Joséphine Bakhita :
une grande femme qui, avec la grâce
de Dieu, a transformé en espérance
la souffrance endurée. Benoît XVI a
écrit : « L’espérance, qui était née

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html


pour elle et qui l’avait “rachetée”, elle
ne pouvait pas la garder pour elle ;
cette espérance devait rejoindre
beaucoup de personnes, elle devait
rejoindre tout le monde » (Lett. enc. 
Spe salvi, n. 3). Espérance est la
parole que je voudrais laisser à
chacun de vous, comme un don à
partager, comme une semence qui
porte du fruit. Comme nous le
rappelle la figure de sainte
Joséphine, l’espérance, ici en
particulier, est sous le signe de la
femme et je voudrais remercier et
bénir de façon spéciale toutes les
femmes du pays.

Je voudrais associer à l’espérance
une autre parole, la parole de ces
jours-ci : paix. Avec mes Frères Justin
et Iain, que je remercie de tout cœur,
nous sommes venus ici et nous
continuerons à accompagner vos pas,
tous les trois ensembles, en faisant
tout notre possible pour qu’ils soient
des pas de paix, des pas vers la paix.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


Je voudrais confier ce cheminement
de tout le peuple avec nous trois, ce
cheminement de réconciliation et de
la paix à une autre femme, notre très
tendre Mère Marie, la Reine de la
paix. Elle nous a accompagnés de sa
présence attentive et silencieuse.
Nous la prions maintenant et lui
confions la cause de la paix au
Soudan du Sud et sur tout le
Continent africain. Confions
également la paix dans le monde à la
Vierge, en particulier les nombreux
pays qui se trouvent en guerre,
comme l’Ukraine meurtrie.

Très chers frères et sœurs, nous
retournons, chacun de nous trois à
son office, en vous portant encore
plus dans le cœur. Je le répète : vous
êtes dans nos cœurs, vous êtes dans
nos cœurs, vous êtes dans le cœur
des chrétiens du monde entier ! Ne
perdez jamais l’espérance. Et que
l’on ne perde pas l’occasion de
construire la paix. Que l’espérance et



la paix demeurent en vous, que
l’espérance et la paix demeurent au
Soudan du Sud !

source : vatican.va

Libreria Editrice Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/voyage-

apostolique-du-saint-pere-en-
republique-democratique-du-congo-et-

au-soudan-du-sud/ (16/02/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2023/january/documents/20230131-autorita-repdem-congo.html
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-saint-pere-en-republique-democratique-du-congo-et-au-soudan-du-sud/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-saint-pere-en-republique-democratique-du-congo-et-au-soudan-du-sud/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-saint-pere-en-republique-democratique-du-congo-et-au-soudan-du-sud/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-saint-pere-en-republique-democratique-du-congo-et-au-soudan-du-sud/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-saint-pere-en-republique-democratique-du-congo-et-au-soudan-du-sud/

	Voyage apostolique du Saint Père en République Démocratique du Congo et au Soudan du Sud

