
opusdei.org

Voyage apostolique
du Pape François à
Marseille

Discours du pape François lors
de son voyage apostolique à
Marseille (France), où il
participe à la conclusion des
Rencontres méditerranéennes.
Mise à jour le samedi à 22h00.

23/09/2023

Vendredi 22 septembre

- Prière mariale avec le clergé
diocésain en la basilique Notre-Dame
de la Garde.



-Moment de recueillement avec les
autorités religieuses près du
mémorial dédié aux marins et
migrants disparus en mer.

Samedi 23 septembre

-Séance finale des "Rencontres de la
Méditerranée" au Palais du Pharo.

-Rencontre avec le Président de la
République au Palais du Pharo

-Messe au Stade Vélodrome

Vendredi 22 septembre

Prière mariale avec le clergé
diocésain en la basilique Notre-
Dame de la Garde.

Chers frères et sœurs, bon après-
midi !



Je suis heureux de commencer ma
visite en partageant avec vous ce
moment de prière. Je remercie le
Cardinal Jean-Marc Aveline pour son
mot de bienvenue et je salue S.E. Mgr
Éric de Moulins-Beaufort, les frères
évêques, les Pères Recteurs et vous
tous, prêtres, diacres et séminaristes,
personnes consacrées, qui œuvrez
dans cet archidiocèse avec générosité
et dévouement pour construire une
civilisation de la rencontre avec Dieu
et avec le prochain. Merci pour votre
présence, pour votre service, et
merci pour vos prières !

Arrivant à Marseille, je me rallie aux
plus grands : sainte Thérèse de
l’Enfant-Jésus, Charles de Foucauld, 
Jean-Paul II, et tant d’autres qui sont
venus ici en pèlerinage pour se
confier à Notre Dame de la Garde.
Nous déposons sous son manteau les
fruits des Rencontres
Méditerranéennes, avec les attentes et
les espérances de vos cœurs.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr.html


Dans la lecture biblique, le prophète
Sophonie nous a exhorté à la joie et à
la confiance en nous rappelant que le
Seigneur notre Dieu n’est pas loin, il
est là, près de nous, pour nous sauver
(cf. 3, 17). C’est un message qui nous
renvoie, d’une certaine manière, à
l’histoire de cette Basilique et à ce
qu’elle représente. En effet, elle n’a
pas été fondée en souvenir d’un
miracle ou d’une apparition
particulière, mais simplement parce
que, depuis le XIIIe siècle, le saint
peuple de Dieu cherche et trouve ici,
sur la colline de La Garde, la
présence du Seigneur dans le regard
de sa Sainte Mère. C’est pourquoi,
depuis des siècles, les Marseillais –
spécialement ceux qui naviguent sur
les flots de la Méditerranée – y
montent pour prier. C’est le saint
peuple fidèle de Dieu qui – j’utilise le
mot – a “oint” ce sanctuaire, ce lieu
de prière. Le saint peuple de Dieu
qui, comme le dit le Concile, est
infaillible in credendo.



Aujourd’hui encore, la Bonne Mère
est pour chacun la protagoniste d’un
tendre “croisement de regards” :
d’une part celui de Jésus qu’elle nous
indique toujours, et dont l’amour se
reflète dans ses yeux – le geste le plus
authentique de la Vierge est : “Faites
ce qu’il vous dira”, en désignant Jésus
- d’autre part celui de nombre
d’hommes et de femmes de tous âges
et de toutes conditions, qu’elle
rassemble et conduit à Dieu, comme
nous l’avons rappelé au début de
cette prière en déposant à ses pieds
un cierge allumé. En ce carrefour des
peuples qu’est Marseille, je voudrais
réfléchir avec vous sur ce croisement
de regards, car il me semble que s’y
exprime parfaitement la dimension
mariale de notre ministère. Nous
aussi, prêtres, personnes consacrées,
diacres, nous sommes appelés à faire
sentir aux gens le regard de Jésus et,
en même temps, porter à Jésus le
regard de nos frères. Un échange de
regards. Dans le premier cas, nous



sommes des instruments de
miséricorde, dans le second, des 
instruments d’intercession.

Premier regard : celui de Jésus qui
caresse l’homme. C’est un regard qui
va de haut en bas, non pas pour juger
mais pour relever celui qui est à
terre. C’est un regard plein de
tendresse qui transparaît dans les
yeux de Marie. Et nous, appelés à
transmettre ce regard, nous sommes
tenus de nous abaisser, d’éprouver
de la compassion – j’insiste sur ce
mot : compassion. N’oublions pas
que le style de Dieu est celui de la
proximité, de la compassion et de la
tendresse – de faire nôtre « la
bienveillance, patiente et
encourageante, du Bon Pasteur qui
ne fait pas de remontrances à la
brebis perdue, mais la charge sur ses
épaules et fête son retour à la
bergerie (cf. Lc 15, 4-7)
» (Congrégation pour le Clergé, 
Directoire pour le ministère et la vie

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20130211_direttorio-presbiteri_fr.html


des prêtres, n. 41). J’aime à penser
que le Seigneur ne sait pas faire le
geste de pointer le doigt pour juger,
mais qu’il sait faire le geste de tendre
la main pour relever.

Frères, sœurs, apprenons de ce
regard, ne laissons pas un jour
passer sans nous rappeler le moment
où nous-mêmes l’avons reçu, et
faisons-le nôtre, pour être des
hommes et des femmes de
compassion. Proximité, compassion,
tendresse. Ne l’oublions pas. Avoir de
la compassion veut dire être proche
et tendre. Ouvrons les portes des
églises et des presbytères, mais
surtout celles du cœur, pour montrer
par notre douceur, notre gentillesse
et notre accueil le visage de notre
Seigneur. Que celui qui vous
approche ne trouve ni distance ni
jugement ; qu’il trouve le témoignage
d’une humble joie, plus fructueuse
que toute capacité affichée. Que les
blessés de la vie trouvent un port sûr,

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cclergy/documents/rc_con_cclergy_doc_20130211_direttorio-presbiteri_fr.html


un accueil dans votre regard, un
encouragement dans votre étreinte,
une caresse dans vos mains capables
d’essuyer des larmes. Même dans les
nombreuses occupations de chaque
jour, s’il vous plaît, ne laissez pas
faiblir la chaleur du regard paternel
et maternel de Dieu. Et aux prêtres,
s’il vous plaît : dans le sacrement de
pénitence, pardonnez toujours !
Soyez généreux comme Dieu est
généreux avec nous. Pardonnez ! Et
avec le pardon de Dieu, de nombreux
chemins s’ouvrent dans la vie. Il est
bon de le faire en dispensant
généreusement son pardon, toujours,
toujours, afin de délivrer, par la
grâce, les personnes des chaînes du
péché et les libérer des blocages, des
remords, des rancunes et des peurs
dont elles ne peuvent triompher
toutes seules. Il est beau de
redécouvrir avec émerveillement, à
tout âge, la joie d’éclairer les vies
avec les sacrements dans les
moments heureux et tristes, et de



transmettre, au nom de Dieu, des
espérances inattendues : sa
proximité qui console, sa compassion
qui guérit, sa tendresse qui émeut.
Proximité, compassion, tendresse.
Soyez proches de chacun, surtout des
plus fragiles et des moins chanceux,
et ne laissez jamais ceux qui
souffrent manquer de votre
proximité attentive et discrète. C’est
ainsi que grandiront en eux - mais
aussi en vous - la foi qui anime le
présent, l’espérance qui ouvre sur
l’avenir, et la charité qui dure pour
toujours. Voilà le premier
mouvement : porter à vos frères le
regard de Jésus. Il n’y a qu’une seule
situation dans la vie où il est permis
de regarder une personne de haut en
bas : c’est lorsque nous essayons de
la prendre par la main et de la
soulever. Dans les autres situations,
c’est un péché d’orgueil. Regardez les
personnes qui sont en bas et qui vous
demandent - consciemment ou
inconsciemment - de les soulever



avec votre main. Prenez-les par la
main et soulevez-les : c’est un très
beau geste, un geste qui ne peut se
faire sans tendresse.

Et puis il y a le second regard : celui
des hommes et des femmes qui se
tournent vers Jésus. De même que
Marie à Cana recueillit et porta au
Seigneur les inquiétudes de deux
jeunes mariés (cf. Jn 2, 3), vous êtes,
vous aussi, appelés à être pour les
autres – des hommes et des femmes
pour les autres -, la voix qui
intercède (cf. Rm 8, 34). Alors, la
récitation du Bréviaire, la méditation
quotidienne de la Parole, le Rosaire
et toute autre prière, je vous
recommande surtout l’adoration.
Nous avons perdu un peu le sens de
l’adoration, nous devons le
reprendre, je vous recommande cela.
Toutes ces prières seront pleines des
visages de ceux que la Providence
met sur votre chemin. Vous porterez
avec vous leurs regards, leurs voix,



leurs questions, à la table
eucharistique, devant le tabernacle
ou dans le silence de votre chambre,
là où le Père voit (cf. Mt 6, 6). Vous
leur ferez écho fidèlement, en tant
qu’intercesseurs, comme des “anges
sur la terre”, des messagers qui
portent tout « devant la gloire de
Dieu » (Tb 12, 12).

Et je voudrais résumer cette brève
méditation en attirant votre attention
sur trois images de Marie qui sont
vénérées dans cette Basilique. La
première est la grande image qui la
surplombe et qui la représente
lorsqu’elle tient l’Enfant Jésus
bénissant. Voilà : comme Marie, nous
portons partout la bénédiction et la
paix de Jésus, dans toutes les familles
et dans tous les cœurs. Semez la
paix ! C’est le regard de la
miséricorde. La deuxième image se
trouve en dessous de nous, dans la
crypte : c’est la Vierge au bouquet, le
don d’un laïc généreux. Elle aussi



porte l’Enfant Jésus sur un bras et
nous le montre, mais elle tient dans
l’autre main, au lieu d’un sceptre, un
bouquet de fleurs. Cela nous fait
penser à la façon dont Marie, modèle
de l’Église, en nous présentant son
Fils, nous présente également à Lui,
comme un bouquet de fleurs dans
lequel chaque personne est unique,
est belle et précieuse aux yeux du
Père. C’est le regard de l’intercession.
C’est très important : l’intercession.
Le premier était le regard de
miséricorde de la Vierge, celui-ci est
le regard d’intercession. Enfin, la
troisième image est celle que nous
voyons ici au centre, sur l’autel, qui
frappe par la splendeur dont elle
rayonne. Nous aussi, chers frères et
sœurs, nous devenons un Évangile
vivant dans la mesure où nous le
donnons, en sortant de nous-mêmes,
en reflétant sa lumière et sa beauté
par une vie humble, joyeuse et riche
de zèle apostolique. Que nous y
aident les si nombreux missionnaires



qui sont partis de ce haut lieu pour
annoncer la bonne nouvelle de Jésus-
Christ au monde entier.

Bien-aimés, portons à nos frères le
regard de Dieu, portons à Dieu la soif
de nos frères, répandons la joie de
l’Évangile. C’est notre vie, et elle est
incroyablement belle malgré les
difficultés et les chutes, et même nos
péchés. Prions ensemble la Sainte
Vierge, qu’elle nous accompagne,
qu’elle nous garde. Et vous, s’il vous
plaît, priez pour moi.

-Moment de recueillement avec les
autorités religieuses près du
mémorial dédié aux marins et
migrants disparus en mer.

Chers frères et sœurs,

Je vous remercie d'être présents ici.
La mer se trouve devant nous ; elle
est source de vie, mais aussi un lieu
qui évoque la tragédie des naufrages
causant la mort. Nous sommes réunis



en mémoire de ceux qui n'ont pas
survécu, qui n'ont pas été sauvés. Ne
nous habituons pas à considérer les
naufrages comme des faits divers et
les morts en mer comme des
numéros : non, ce sont des noms et
des prénoms, ce sont des visages et
des histoires, ce sont des vies brisées
et des rêves anéantis. Je pense à tant
de frères et sœurs noyés dans la
peur, avec les espérances qu'ils
portaient dans leur cœur. Devant un
tel drame, les mots ne servent à rien,
mais des actes. Mais avant cela, il
faut de l'humanité, il faut du silence,
des larmes, de la compassion et de la
prière. Je vous invite maintenant à
un moment de silence à la mémoire
de nos frères et sœurs : laissons-nous
toucher par leurs tragédies. [Moment
de silence].

Trop de personnes, fuyant les
conflits, la pauvreté et les
catastrophes environnementales,
trouvent dans les flots de la



Méditerranée le rejet définitif de leur
quête d'un avenir meilleur. C'est
ainsi que cette mer magnifique est
devenue un immense cimetière où
de nombreux frères et sœurs se
trouvent même privés du droit à une
tombe, et où seule est ensevelie la
dignité humaine. Dans le livre-
témoignage Fratellino, le
protagoniste, à la fin du voyage
mouvementé qui le mène de la
République de Guinée à l'Europe,
écrit : « Quand tu es assis sur la mer,
tu es à un carrefour. D'un côté, il y a
la vie, de l'autre, la mort. Il n'y a pas
d'autre issue » (A. Arzallus Antia - I.
Balde, Fratellino, Milan 2021, 107).
Chers amis, nous sommes également
à un carrefour : d'un côté la
fraternité, qui féconde de bonté la
communauté humaine; de l'autre
l'indifférence, qui ensanglante la
Méditerranée. Nous sommes à un 
carrefour de civilisations. Ou bien la
culture de l’humanité et de la
fraternité, ou la culture de



l’indifférence : que chacun s’arrange
comme il le peut.

Nous ne pouvons pas nous résigner à
voir des êtres humains traités
comme des monnaies d'échange,
emprisonnés et torturés de manière
atroce - nous savons que, bien
souvent, lorsque nous les renvoyons,
ils sont destinés à être torturés et
emprisonnés - nous ne pouvons plus
assister aux tragédies des naufrages
provoqués par des trafics odieux et le
fanatisme de l'indifférence.
L’indifférence devient fanatique. Les
personnes qui risquent de se noyer,
lorsqu’elles sont abandonnées sur les
flots, doivent être secourues. C'est un
devoir d'humanité, c'est un devoir de
civilisation !

Le Ciel nous bénira si, sur terre
comme sur mer, nous savons
prendre soin des plus faibles, si nous
savons surmonter la paralysie de la
peur et le désintérêt qui condamne à



mort, avec des gants de velours. Et en
cela, en tant que représentants des
diverses religions, nous devons être
exemplaires. Dieu, en effet, a béni
Abraham qui a été appelé à quitter sa
terre d’origine et « il partit sans
savoir où il allait » (He 11, 8). Hôte et
pèlerin en terre étrangère, il
accueillait les voyageurs qui
passaient devant sa tente (cf. Gn 18) :
« Exilé de sa patrie, sans abri, il était
lui-même la maison et la patrie de
tous » (St Pierre Chrysologue, 
Discours, 121). Et « pour prix de son
hospitalité, il reçut la récompense
d'une postérité » (S. Ambroise de
Milan, Des Devoirs, II, 21). Aux
racines des trois monothéismes
méditerranéens se trouve donc
l'hospitalité, l'amour de l'étranger au
nom de Dieu. Et cela est vital si,
comme notre père Abraham, nous
rêvons d'un avenir prospère.
N'oublions pas le refrain de la Bible :
"l'orphelin, la veuve et le migrant,
l'étranger". L'orphelin, la veuve et



l'étranger : ce sont ceux que Dieu
nous ordonne de protéger.

Croyants, nous devons donc être
exemplaires dans l’accueil mutuel et
fraternel. Souvent les relations entre
les groupes religieux ne sont pas
faciles, à cause du virus de
l’extrémisme et du fléau idéologique
du fondamentalisme qui rongent la
vie réelle des communautés. Mais je
voudrais, à cet égard, faire écho à ce
qu'écrivait un homme de Dieu qui
vivait non loin d'ici : « Que personne
ne garde dans son cœur des
sentiments de haine pour son
prochain, mais d’amour, car celui qui
hait ne serait-ce qu'un seul homme ne
pourra pas se tenir tranquille devant
Dieu. Dieu n'entend pas sa prière
tant qu'il garde de la colère dans son
cœur » (S. Césaire d’Arles, Discours,
XIV, 2).

Aujourd'hui, Marseille, caractérisée
par un riche pluralisme religieux



diversifié, se trouve elle aussi à un
carrefour : rencontre ou
confrontation. Et je vous remercie
tous, vous qui êtes sur le chemin de
la rencontre : merci pour votre
engagement solidaire et concret en
faveur de la promotion humaine et
de l'intégration. Marseille est un
modèle d’intégration. Il est beau
qu’ici, avec diverses réalités qui
travaillent avec les migrants, il existe
Marseille-Espérance, une instance de
dialogue interreligieux qui promeut
la fraternité et la coexistence
pacifique. Nous nous tournons vers
les pionniers et les témoins du
dialogue, comme Jules Isaac qui a
vécu à proximité et dont on a
récemment commémoré le
60èmeanniversaire de la mort. Vous
êtes le Marseille de l’avenir. Avancez
sans vous décourager, afin que cette
ville soit pour la France, pour
l'Europe et pour le monde une 
mosaïque d'espérance.



En guise de vœu, je voudrais enfin
citer quelques mots que David
Sassoli a prononcés à Bari, à
l'occasion d'une précédente
rencontre sur la Méditerranée : « À
Bagdad, dans la Maison de la Sagesse
du Calife Al Ma'mun, juifs, chrétiens
et musulmans se retrouvaient pour
lire les livres sacrés et les
philosophes grecs. Aujourd'hui, nous
ressentons tous, croyants et laïcs, le
besoin de reconstruire cette maison
pour continuer ensemble à
combattre les idoles, à abattre les
murs, à construire des ponts et à
donner corps à un nouvel
humanisme. Regarder notre époque
en profondeur et l'aimer plus encore
quand elle est difficile à aimer, je
crois que c'est la graine semée en ces
journées si soucieuses de notre
destin. Il faut cesser d'avoir peur des
problèmes que la Méditerranée nous
pose ! […] Pour l'Union européenne
et pour nous tous, notre survie en
dépend » (Discours à l'occasion de la



Rencontre de réflexion et de
spiritualité "Méditerranée frontière de
paix", 22 février 2020).

Frères, sœurs, affrontons ensemble
les problèmes, ne laissons pas
sombrer l'espérance, composons
ensemble une mosaïque de paix !

Je suis heureux de voir que vous êtes
si nombreux ici à prendre la mer
pour sauver, pour secourir les
migrants. Et tant de fois on vous
empêche d'y aller, parce que – dit-on
– il manque quelque chose au
bateau, il manque ceci, il manque
cela... Ce sont des gestes de haine
contre le frère, déguisés en
"équilibre". Merci pour tout ce que
vous faites.

Samedi 23 septembre



-Séance finale des "Rencontres de
la Méditerranée" au Palais du
Pharo.

Monsieur le Président de la
République,

chers frères Évêques,

Mesdames et Messieurs les Maires et
Autorités représentant les villes et
territoires bordés par la
Méditerranée,

Vous tous chers amis !

Je vous salue cordialement et vous
suis, à chacun, reconnaissant d'avoir
accepté l'invitation du cardinal
Aveline à participer à ces rencontres.
Je vous remercie pour votre travail et
pour les réflexions précieuses que
vous avez partagées. Après Bari et
Florence, le chemin au service des
peuples méditerranéens se poursuit :
les responsables ecclésiastiques et
civils sont encore ici réunis, non pas



pour traiter d’intérêts mutuels, mais
animés par le désir de s’occuper de
l'homme ; merci de le faire avec les
jeunes qui sont le présent et l'avenir
de l'Église comme de la société.

La ville de Marseille est très
ancienne. Fondée par des
navigateurs grecs venus d'Asie
Mineure, le mythe la fait remonter à
une histoire d'amour entre un marin
émigré et une princesse locale. Elle
présente dès ses origines un
caractère composite et cosmopolite :
elle accueille les richesses de la mer
et donne une patrie à ceux qui n'en
ont plus. Marseille nous dit que,
malgré les difficultés, la convivialité
est possible et qu’elle est source de
joie. Sur la carte, entre Nice et
Montpellier, elle semble presque
dessiner un sourire ; et j'aime à la
considérer ainsi : Marseille est "le
sourire de la Méditerranée". Je
voudrais donc vous proposer
quelques réflexions autour de trois



réalités qui caractérisent Marseille :
la mer, le port et le phare. Ce sont
trois symboles.

1. La mer. Une marée de peuples a
fait de cette ville une mosaïque
d'espérance, avec sa grande tradition
multiethnique et multiculturelle,
représentée par plus de 60 consulats
présents sur son territoire. Marseille
est une ville à la fois plurielle et
singulière, car c'est sa pluralité, fruit
de sa rencontre avec le monde, qui
rend son histoire singulière. On
entend souvent dire aujourd'hui que
l'histoire de la Méditerranée est un
entrelacement de conflits entre
différentes civilisations, religions et
visions. Nous n’ignorons pas les
problèmes – il y en a - mais ne nous y
trompons pas : les échanges entre
peuples ont fait de la Méditerranée
un berceau de civilisations, une mer
qui regorge de trésors, au point que,
comme l'écrivait un grand historien
français, elle n'est pas « un paysage,



mais d'innombrables paysages. Ce
n'est pas une mer, mais une
succession de mers » ; « depuis des
millénaires, tout s'y est engouffré,
compliquant et enrichissant son
histoire » (F. Braudel, La
Méditerranée, Paris 1985, p. 16). La 
mare nostrum est un espace de
rencontres : entre les religions
abrahamiques, entre les pensées
grecque, latine et arabe, entre la
science, la philosophie et le droit, et
entre bien d'autres réalités. Elle a
diffusé dans le monde la haute
valeur de l'être humain, doté de
liberté, ouvert à la vérité et en mal de
salut, qui voit le monde comme une
merveille à découvrir et un jardin à
habiter, sous le signe d'un Dieu qui
fait alliance avec les hommes.

Un grand Maire voyait dans la
Méditerranée non pas une question
conflictuelle, mais une réponse de
paix, mieux encore, « le
commencement et le fondement de



la paix entre toutes les nations du
monde » (G. La Pira, Paroles en
conclusion du premier Colloque
Méditerranéen, 6 octobre 1958). Il
disait en effet : « La réponse [...] est
possible si l'on considère la vocation
historique commune et pour ainsi
dire permanente que la Providence a
assignée dans le passé, assigne dans
le présent et, en un certain sens,
assignera dans l'avenir aux peuples
et aux nations qui vivent sur les rives
de ce mystérieux lac de Tibériade
élargi qu'est la Méditerranée
» (Discours d'ouverture du 1er

Colloque méditerranéen, 3 octobre
1958). Lac de Tibériade, ou Mer de
Galilée : un lieu, c’est-à-dire, où se
concentrait à l'époque du Christ une
grande variété de peuples, de cultes
et de traditions. C'est là, dans la «
Galilée des nations » (cf. Mt 4, 15),
traversée par la Route de la Mer, que
se déroula la plus grande partie de la
vie publique de Jésus. Un contexte
multiforme et, à bien des égards,



instable, fut le lieu de la
proclamation universelle des
Béatitudes, au nom d'un Dieu Père de
tous, qui « fait lever son soleil sur les
méchants et sur les bons, et fait
tomber la pluie sur les justes et sur
les injustes » (Mt 5, 45). C'était aussi
une invitation à élargir les frontières
du cœur, en dépassant les barrières
ethniques et culturelles. Voici donc la
réponse qui vient de la
Méditerranée : cette mer pérenne de
Galilée invite à opposer la «
convivialité des différences » à la
division des conflits (T. Bello, 
Benedette inquietudini, Milano 2001,
p. 73). La mare nostrum, au carrefour
du Nord et du Sud, de l'Est et de
l'Ouest, concentre les défis du monde
entier comme en témoignent ses
"cinq rives" sur lesquelles vous avez
réfléchi : l'Afrique du Nord, le
Proche-Orient, la mer Noire-Égée, les
Balkans et l'Europe latine. Elle est à
l’avant-poste de défis qui concernent
tout le monde : nous pensons au défi



climatique, la Méditerranée
représentant un hotspot où les
changements se font sentir plus
rapidement. Comme il est important
de sauvegarder le maquis
méditerranéen, écrin unique de
biodiversité ! Bref, cette mer,
environnement qui offre une
approche unique de la complexité,
est un "miroir du monde", et elle
porte en elle une vocation mondiale
à la fraternité, vocation unique et
unique voie pour prévenir et
surmonter les conflits.

Frères et sœurs, sur la mer actuelle
des conflits, nous sommes ici pour
valoriser la contribution de la
Méditerranée, afin qu'elle
redevienne un laboratoire de paix.
Car telle est sa vocation : être un lieu
où des pays et des réalités différentes
se rencontrent sur la base de
l'humanité que nous partageons tous,
et non d'idéologies qui opposent. Oui,
la Méditerranée exprime une pensée



qui n'est pas uniforme ni
idéologique, mais polyédrique et
adhérente à la réalité ; une pensée
vitale, ouverte et conciliante : une
pensée communautaire, c'est le mot.
Comme nous avons besoin de cela
dans les circonstances actuelles où
des nationalismes archaïques et
belliqueux veulent faire disparaître
le rêve de la communauté des
nations ! Mais - rappelons-le - avec
les armes on fait la guerre, pas la
paix, et avec l'avidité du pouvoir on
retourne toujours au passé, on ne
construit pas l'avenir.

Par où commencer alors pour
enraciner la paix ? Sur les rives de la
Mer de Galilée, Jésus commença par
donner de l’espérance aux pauvres,
en les proclamant bienheureux : il
écouta leurs besoins, il soigna leurs
blessures, il leur annonça avant tout
la bonne nouvelle du Royaume. C'est
de là qu’il faut repartir, du cri
souvent silencieux des derniers, et



non des premiers de la classe qui
élèvent la voix même s'ils sont bien
lotis. Repartons, Église et
communauté civile, de l'écoute des
pauvres qui sont à « s'embrasser, et
non pas à compter » (P. Mazzolari, La
parola ai poveri, Bologne 2016, p. 39),
car ils sont des visages et non des
numéros. Le changement de rythme
de nos communautés consiste à les
traiter comme des frères dont nous
devons connaître l'histoire, et non
comme des problèmes gênants, en
les expulsant, en les renvoyant chez
eux ; il consiste à les accueillir, et non
les cacher ; à les intégrer, et non s’en
débarrasser ; à leur donner de la
dignité. Et Marseille, je veux le
répéter, est la capitale de
l'intégration des peuples. C'est votre
fierté ! Aujourd'hui, la mer de la
coexistence humaine est polluée par
la précarité qui blesse même la
splendide Marseille. Et là où il y a
précarité il y a criminalité : là où il y
a pauvreté matérielle, éducative,



professionnelle, culturelle, religieuse,
le terrain des mafias et des trafics
illicites est déblayé. L'engagement
des seules institutions ne suffit pas, il
faut un sursaut de conscience pour
dire "non" à l'illégalité et "oui" à la
solidarité, ce qui n'est pas une goutte
d'eau dans la mer, mais l'élément
indispensable pour en purifier les
eaux.

En effet, le véritable mal social n'est
pas tant l'augmentation des
problèmes que le déclin de la prise
en charge. Qui aujourd'hui est
proche des jeunes livrés à eux-
mêmes, proies faciles de la
délinquance et de la prostitution ?
Qui les prend en charge ? Qui est
proche des personnes asservies par
un travail qui devrait les rendre plus
libres ? Qui s'occupe des familles
effrayées, qui ont peur de l'avenir et
de mettre au monde de nouvelles
créatures ? Qui écoute les
gémissements des personnes âgées



isolées qui, au lieu d'être valorisées,
sont parquées dans la perspective
faussement digne d'une mort douce,
en réalité plus salée que les eaux de
la mer ? Qui pense aux enfants à
naître, rejetés au nom d'un faux droit
au progrès, qui est au contraire une
régression de l'individu ?
Aujourd'hui, nous avons le drame de
confondre les enfants avec les petits
chiens. Mon secrétaire me disait
qu'en passant par la place Saint-
Pierre, il avait vu des femmes qui
portaient des enfants dans des
poussettes... mais ce n'étaient pas des
enfants, c'étaient des petits chiens !
Cette confusion nous dit quelque
chose de mauvais. Qui regarde avec
compassion au-delà de ses frontières
pour entendre les cris de douleur qui
montent d'Afrique du Nord et du
Moyen-Orient ? Combien de
personnes vivent plongées dans les
violences et souffrent de situations
d'injustice et de persécution ! Et je
pense à tant de chrétiens, souvent



contraints de quitter leur terre ou d'y
vivre sans que leurs droits soient
reconnus, sans qu'ils jouissent d’une
citoyenneté à part entière. S'il vous
plaît, engageons-nous pour que ceux
qui font partie de la société puissent
en devenir les citoyens de plein droit.
Et puis il y a un cri de douleur qui
résonne plus que tout autre, et qui
transforme la mare nostrum en mare
mortuum, la Méditerranée, berceau
de la civilisation en tombeau de la
dignité. C'est le cri étouffé des frères
et sœurs migrants, auxquels je
voudrais consacrer mon attention en
réfléchissant sur la deuxième image
que nous offre Marseille, celle de son
port.

2. Le port de Marseille est depuis des
siècles une porte grand-ouverte sur
la mer, sur la France et sur l'Europe.
C'est d'ici que beaucoup sont partis
chercher du travail et un avenir à
l'étranger, c'est d'ici que beaucoup
ont franchi la porte du continent



avec des bagages chargés
d'espérance. Marseille a un grand
port et elle est une grande porte qui
ne peut être fermée. Plusieurs ports
méditerranéens, en revanche, se sont
fermés. Et deux mots ont résonné,
alimentant la peur des gens :
"invasion" et "urgence". Et on ferme
les ports. Mais ceux qui risquent leur
vie en mer n'envahissent pas, ils
cherchent hospitalité, ils cherchent la
vie. Quant à l'urgence, le phénomène
migratoire n'est pas tant une urgence
momentanée, toujours bonne à
susciter une propagande alarmiste,
mais un fait de notre temps, un
processus qui concerne trois
continents autour de la Méditerranée
et qui doit être géré avec une sage
prévoyance, avec une responsabilité
européenne capable de faire face aux
difficultés objectives. Je regarde, ici,
sur cette carte, les ports privilégiés
pour les migrants : Chypre, la Grèce,
Malte, l'Italie et l'Espagne... Ils font
face à la Méditerranée et accueillent



les migrants. La mare nostrum crie
justice, avec ses rivages où, d’un côté,
règnent l'opulence, le consumérisme
et le gaspillage et, de l’autre, la
pauvreté et la précarité. Là encore, la
Méditerranée est un reflet du
monde : le Sud qui se tourne vers le
Nord, avec beaucoup de pays en
développement, en proie à
l'instabilité, aux régimes, aux guerres
et à la désertification, qui regardent
les plus aisés, dans un monde
globalisé où nous sommes tous
connectés mais où les fossés n'ont
jamais été aussi profonds. Pourtant,
cette situation n'est pas nouvelle de
ces dernières années, et ce n'est pas
ce Pape venu de l'autre bout du
monde à avoir le premier à l'alerté,
avec urgence et préoccupation. Cela
fait plus de cinquante ans que l'Église
en parle de manière pressante.

Le concile Vatican II venait de se
conclure lorsque saint Paul VI, dans
l’encyclique Populorum progressio,

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/content/paul-vi/fr/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


écrivait : « Les peuples de la faim
interpellent aujourd'hui de façon
dramatique les peuples de
l'opulence. L’Église tressaille devant
ce cri d’angoisse et appelle chacun à
répondre avec amour à l’appel de
son frère » (n. 3). Le Pape Montini
énuméra "trois devoirs" des nations
les plus développées, « enracinés
dans la fraternité humaine et
surnaturelle » : « devoir de solidarité,
c’est à dire l’aide que les nations
riches doivent apporter aux pays en
voie de développement ; devoir de
justice sociale, c’est-à-dire le
redressement des relations
commerciales défectueuses entre
peuples forts et peuples faibles ; 
devoir de charité universelle, c’est-à-
dire la promotion d’un monde plus
humain pour tous, où tous auront à
donner et à recevoir, sans que le
progrès des uns soit un obstacle au
développement des autres » (n. 44). À
la lumière de l’Évangile et de ces
considérations, Paul VI, en 1967,



soulignait le « devoir de l’accueil »,
sur lequel il écrivait : « nous ne
saurions trop insister » (n. 67). Pie XII
avait encouragé à cela quinze années
auparavant en écrivant que : « La
famille de Nazareth en exile, Jésus,
Marie et Joseph émigrés en Egypte
[…] sont le modèle, l’exemple et le
soutien de tous les émigrés et
pèlerins de tous les temps et de tous
les pays, de tous les réfugiés de toute
condition qui, poussés par la
persécution ou par le besoin, se
voient contraints d’abandonner leur
patrie, les personnes qui leurs sont
chères, […] et se rendre en terre
étrangère » (Const. ap. Exsul Familia
de spirituali emigrantium cura, 1er

août 1952).

Certes, les difficultés d’accueil sont
sous les yeux de tous. Les migrants
doivent être accueillis, protégés ou
accompagnés, promus et intégrés.
Dans le cas contraire, le migrant se
retrouve dans l'orbite de la société.

https://www.vatican.va/content/pius-xii/la/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19520801_exsul-familia.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/la/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19520801_exsul-familia.html


Accueillis, accompagnés, promus et
intégrés : tel est le style. Il est vrai
qu'il n'est pas facile d'avoir ce style
ou d'intégrer des personnes non
attendues. Cependant le critère
principal ne peut être le maintien de
leur bien-être, mais la sauvegarde de
la dignité humaine. Ceux qui se
réfugient chez nous ne doivent pas
être considérés comme un fardeau à
porter : si nous les considérons
comme des frères, ils nous
apparaîtront surtout comme des
dons. La Journée Mondiale du
Migrant et du Réfugié sera célébrée
demain. Laissons-nous toucher par
l’histoire de tant de nos frères et
sœurs en difficulté qui ont le droit
tant d’émigrer que de ne pas
émigrer, et ne nous enfermons pas
dans l’indifférence. L’histoire nous
interpelle à un sursaut de conscience
pour prévenir le naufrage de
civilisation. L’avenir, en effet, ne sera
pas dans la fermeture qui est un
retour au passé, une inversion de



marche sur le chemin de l’histoire.
Contre le terrible fléau de
l’exploitation des êtres humains, la
solution n’est pas de rejeter, mais
d’assurer, selon les possibilités de
chacun, un grand nombre d’entrées
légales et régulières, durables grâce à
un accueil équitable de la part du
continent européen, dans le cadre
d’une collaboration avec les pays
d’origine. Dire "assez" c’est au
contraire fermer les yeux ; tenter
maintenant de "se sauver" se
transformera demain en tragédie.
Alors que les générations futures
nous remercieront pour avoir su
créer les conditions d’une intégration
indispensable, elles nous accuseront
pour n’avoir favorisé que des
assimilations stériles. L’intégration,
même des migrants, est difficile, mais
clairvoyante : elle prépare l’avenir
qui, qu’on le veuille ou non, se fera
ensemble ou ne sera pas ; 
l’assimilation, qui ne tient pas
compte des différences et reste rigide



dans ses paradigmes, fait prévaloir
l’idée sur la réalité et compromet
l’avenir en augmentant les distances
et en provoquant la ghettoïsation,
provoquant hostilité et intolérance.
Nous avons besoin de fraternité
comme de pain. Le mot même
"frère", dans sa dérivation indo-
européenne, révèle une racine liée à
la nutrition et à la subsistance. Nous
ne nous soutiendrons qu’en
nourrissant d’espérance les plus
faibles, en les accueillant comme des
frères. « N’oubliez pas l’hospitalité
» (He 13, 2), nous dit l’Écriture. Et
dans l'Ancien Testament, il est
répété : la veuve, l'orphelin et
l'étranger. Les trois devoirs de
charité : assister la veuve, assister
l'orphelin et assister l'étranger, le
migrant.

À cet égard, le port de Marseille est
aussi une "porte de la foi". Selon la
tradition, les saints Marthe, Marie et
Lazare ont débarqué ici, et ont semé



l’Évangile sur ces terres. La foi vient
de la mer, comme l’évoque la
suggestive tradition marseillaise de
la chandeleur avec la procession
maritime. Lazare, dans l’Évangile, est
l’ami de Jésus, mais c’est aussi le nom
du protagoniste d’une parabole très
actuelle qui ouvre les yeux sur
l’inégalité qui ronge la fraternité et
nous parle de la prédilection du
Seigneur pour les pauvres. Eh bien,
nous chrétiens qui croyons au Dieu
fait homme, à l’homme unique et
inimitable qui, sur les rives de la
Méditerranée, s’est dit chemin, vérité
et vie (cf. Jn 14, 6), nous ne pouvons
pas accepter que les voies de la
rencontre soient fermées. Ne
fermons pas les voies de la
rencontre, s'il vous plaît ! Nous ne
pouvons accepter que la vérité du
dieu argent l’emporte sur la dignité
de l’homme, que la vie se transforme
en mort ! L’Église, en confessant que
Dieu, en Jésus Christ, « s’est en
quelque sorte uni à tout homme



» (Gaudium et spes, n. 22), croit, avec
saint Jean-Paul II, que son chemin est
l’homme (cf. Lett. enc. Redemptor
hominis, n. 14). Elle adore Dieu et
sert les plus fragiles qui sont ses
trésors. Adorer Dieu et servir le
prochain, voilà ce qui compte : non
pas la pertinence sociale ou
l’importance numérique, mais la
fidélité au Seigneur et à l’homme !

Voilà le témoignage chrétien et, bien
souvent, il est héroïque. Je pense par
exemple à saint Charles de Foucauld,
le "frère universel", aux martyrs de
l’Algérie, mais aussi à tant d’artisans
de la charité d’aujourd’hui. Dans ce
style de vie scandaleusement
évangélique, l’Église retrouve le port
sûr auquel accoster et d’où repartir
pour tisser des liens avec les
personnes de tous les peuples, en
recherchant partout les traces de
l’Esprit et en offrant ce qu’elle a reçu
par grâce. Voilà la réalité la plus pure
de l’Église, voilà - écrivait Bernanos -

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_04031979_redemptor-hominis.html


« l’Église des saints », ajoutant que «
tout ce grand appareil de sagesse, de
force, de souple discipline, de
magnificence et de majesté n’est rien
de lui-même, si la charité ne l’anime
» (Jeanne d’Arc relapse et sainte, Paris
1994, p. 74). J’aime exalter cette
perspicacité française, génie croyant
et créatif qui a affirmé ces vérités à
travers une multitude de gestes et
d’écrits. Saint Césaire d’Arles disait :
« Si tu as la charité, tu as Dieu ; et si
tu as Dieu, que ne possèdes-tu pas ?
» (Sermo 22, 2). Pascal reconnaissait
que « l’unique objet de l’Écriture est
la charité » (Pensées, n. 301) et que «
la vérité hors de la charité, n’est pas
Dieu ; elle est son image, et une idole
qu’il ne faut point aimer, ni adorer
» (Pensées, n. 767). Et saint Jean
Cassien, qui est mort ici, écrivait que
« tout, même ce qu’on estime utile et
nécessaire, vaut moins que ce bien
qu’est la paix et la charité
» (Conférences spirituelles XVI, 6).



Il est bon, par conséquent, que les
chrétiens ne viennent pas en
deuxième position en matière de
charité ; et que l’Évangile de la
charité soit la magna charta de la
pastorale. Nous ne sommes pas
appelés à regretter les temps passés
ou à redéfinir une importance
ecclésiale, nous sommes appelés au
témoignage : non pas broder
l’Évangile de paroles, mais lui
donner de la chair ; non pas mesurer
la visibilité, mais nous dépenser dans
la gratuité, croyant que « la mesure
de Jésus est l’amour sans mesure
» (Homélie, 23 février 2020). Saint
Paul, l’Apôtre des nations qui passa
une bonne partie de sa vie à
traverser la Méditerranée d’un port à
l’autre, enseignait que pour
accomplir la loi du Christ, il faut
porter mutuellement le poids des uns
des autres (cf. Ga 6, 2). Chers frères
évêques, ne chargeons pas les
personnes de fardeaux, mais
soulageons leurs efforts au nom de



l’Évangile de la miséricorde, pour
distribuer avec joie le soulagement
de Jésus à une humanité fatiguée et
blessée. Que l’Église ne soit pas un
ensemble de prescriptions, que
l’Église soit un port d’espérance pour
les personnes découragées.
Élargissez vos cœurs, s'il vous plaît !
Que l'Église soit un port de
ravitaillement, où les personnes se
sentent encouragées à prendre le
large dans la vie avec la force
incomparable de la joie du Christ.
Que l'Église ne soit pas une douane.
Souvenons-nous du Seigneur : tous,
tous, tous sont invités.

3. Et j’en viens brièvement ainsi à la
dernière image, celle du phare. Il
illumine la mer et fait voir le port.
Quelles traces lumineuses peuvent
orienter le cap des Églises dans la
Méditerranée ? En pensant à la mer
qui unit tant de communautés
croyantes différentes, je pense que
l’on peut réfléchir sur des parcours



plus synergiques, en évaluant peut-
être aussi l’opportunité d’une
Conférence ecclésiale de la
Méditerranée, comme l’a dit le
Cardinal [Aveline], qui permettrait de
nouvelles possibilités d’échanges et
qui donnerait une plus grande
représentativité ecclésiale à la
région. En pensant au port et au
thème migratoire, il pourrait être
profitable de travailler à une
pastorale spécifique encore plus
reliée, afin que les diocèses les plus
exposés puissent assurer une
meilleure assistance spirituelle et
humaine aux sœurs et aux frères qui
arrivent dans le besoin.

Le phare, dans ce prestigieux palais
qui porte son nom, me fait enfin
penser surtout aux jeunes : ce sont
eux la lumière qui indique la route
de l’avenir. Marseille est une grande
ville universitaire qui abrite quatre
campus : sur les quelque 35000
étudiants qui les fréquentent, 5000



sont étrangers. Par où commencer à
tisser des liens entre les cultures,
sinon par l’université ? Là, les jeunes
ne sont pas fascinés par les
séductions du pouvoir, mais par le
rêve de construire l’avenir. Que les
universités méditerranéennes soient
des laboratoires de rêves et des
chantiers d’avenir, où les jeunes
grandissent en se rencontrant, en se
connaissant et en découvrant des
cultures et des contextes à la fois
proches et différents. On abat ainsi
les préjugés, on guérit les blessures et
on conjure des rhétoriques
fondamentalistes. Faites attention à
la prédication de tant de
fondamentalismes qui sont à la mode
aujourd'hui ! Des jeunes bien formés
et orientés à fraterniser pourront
ouvrir des portes inespérées de
dialogue. Si nous voulons qu’ils se
consacrent à l’Évangile et au haut
service de la politique, il faut avant
tout que nous soyons crédibles :
oublieux de nous-mêmes, libérés de



l’autoréférentialité, prêts à nous
dépenser sans cesse pour les autres.
Mais le défi prioritaire de l’éducation
concerne tous les âges de la
formation : dès l’enfance, "en se
mélangeant" avec les autres, on peut
surmonter beaucoup de barrières et
de préjugés en développant sa
propre identité dans le contexte d’un
enrichissement mutuel. L’Église peut
bien y contribuer en mettant au
service ses réseaux de formation et
en animant une "créativité de la
fraternité".

Frères et sœurs, le défi est aussi celui
d’une théologie méditerranéenne - la
théologie doit être enracinée dans la
vie ; une théologie de laboratoire ne
fonctionne pas - qui développe une
pensée qui adhère au réel, "maison"
de l’humain et pas seulement des
données techniques, en mesure
d’unir les générations en reliant
mémoire et avenir, et de promouvoir
avec originalité le chemin



œcuménique entre chrétiens et le
dialogue entre croyants de religions
différentes. Il est beau de s’aventurer
dans une recherche philosophique et
théologique qui, en puisant aux
sources culturelles
méditerranéennes, redonne
espérance à l’homme, mystère de
liberté en mal de Dieu et de l’autre,
pour donner un sens à son existence.
Et il est également nécessaire de
réfléchir sur le mystère de Dieu, que
personne ne peut prétendre posséder
ou maîtriser, et qui doit même être
soustrait à tout usage violent et
instrumental, conscients que la
confession de sa grandeur
présuppose en nous l’humilité des
chercheurs.

Chers frères et sœurs, je suis heureux
d’être ici à Marseille ! Un jour,
Monsieur le Président m'a invité à
visiter la France et m'a dit : "Mais il
est important que vous veniez à
Marseille !". Et je l’ai fait. Je vous



remercie de votre écoute patiente et
de votre engagement. Allez de
l’avant, courageux ! Soyez une mer de
bien, pour faire face aux pauvretés
d’aujourd’hui avec une synergie
solidaire ; soyez un port accueillant,
pour embrasser ceux qui cherchent
un avenir meilleur ; soyez un phare
de paix, pour anéantir, à travers la
culture de la rencontre, les abîmes
ténébreux de la violence et de la
guerre. Merci beaucoup !

-Messe au Stade Vélodrome

On raconte dans les Écritures que le
roi David, ayant établi son royaume,
décida de transporter l’Arche
d’Alliance à Jérusalem. Après avoir
convoqué le peuple, il se leva et
partit pour aller la prendre. Sur le
trajet, il dansait devant elle avec le
peuple, exultant de joie à la présence
du Seigneur (2 S 6, 1-15). C’est avec
cette scène en arrière-plan que
l’évangéliste Luc nous raconte la



visite de Marie à sa cousine
Élisabeth : Marie elle aussi se lève et
part vers la région de Jérusalem et,
lorsqu’elle entre dans la maison
d’Élisabeth, l’enfant que celle-ci porte
en son sein, tressaille de joie en
reconnaissant l’arrivée du Messie, se
met à danser comme le fit David
devant l’Arche (cf. Lc 1, 39-45).

Marie est donc présentée comme la
véritable Arche d’Alliance qui
introduit le Seigneur incarné dans le
monde. Elle est la jeune Vierge qui va
à la rencontre de la vieille femme
stérile et, en portant Jésus, elle
devient le signe de la visite de Dieu
vainqueur de toute stérilité. Elle est
la Mère qui monte vers les
montagnes de Juda pour nous dire
que Dieu se met en route vers nous,
pour nous chercher avec son amour
et nous faire exulter de joie. C’est
Dieu qui se met en route.



Chez ces deux femmes, Marie et
Élisabeth, la visite de Dieu se dévoile
à l’humanité : l’une est jeune et
l’autre âgée, l’une est vierge et l’autre
stérile, et pourtant elles sont toutes
deux enceintes alors que c’est
“impossible”. Telle est l’œuvre de
Dieu dans notre vie : Il rend possible
même ce qui semble impossible, Il
engendre la vie, même dans la
stérilité.

Frères et sœurs, demandons-nous
avec sincérité de cœur : croyons-
nous que Dieu est à l’œuvre dans
notre vie ? Croyons-nous que le
Seigneur, de manière cachée et
souvent imprévisible, agit dans
l’histoire, accomplit des merveilles et
est à l’œuvre également dans nos
sociétés marquées par le sécularisme
mondain et par une certaine
indifférence religieuse ?

Il y a un moyen de discerner si nous
avons cette confiance dans le



Seigneur. Quel est ce moyen ?
L’Évangile dit que « lorsqu’Élisabeth
entendit la salutation de Marie,
l’enfant tressaillit en elle » (v.41).
Voilà le signe : tressaillir. Celui qui
croit, qui prie, qui accueille le
Seigneur tressaille dans l’Esprit, sent
que quelque chose bouge à
l’intérieur, il “danse” de joie. Et je
voudrais m’arrêter sur cela : le
tressaillement de la foi.

L’expérience de foi provoque avant
tout un tressaillement devant la vie.
Tressaillir c’est être “touché à
l’intérieur”, avoir un frémissement
intérieur, sentir que quelque chose
bouge dans notre cœur. C’est le
contraire d’un cœur plat, froid,
installé dans la vie tranquille, qui se
blinde dans l’indifférence et devient
imperméable, qui s’endurcit,
insensible à toute chose et à tout le
monde, même au tragique rejet de la
vie humaine qui est aujourd’hui
refusée à nombre de personnes qui



émigrent, à nombre d’enfants qui ne
sont pas encore nés, et à nombre de
personnes âgées abandonnées. Un
cœur froid et plat traîne la vie de
manière mécanique, sans passion,
sans élan, sans désir. Et on peut
tomber malade de tout cela dans
notre société européenne : le
cynisme, le désenchantement, la
résignation, l’incertitude, un
sentiment général de tristesse - tout à
la fois : la tristesse, cette tristesse
dissimulée dans les cœurs -.
Quelqu’un les a appelées “passions
tristes” : c’est une vie sans
tressaillement.

Celui qui est né à la foi, en revanche,
reconnaît la présence du Seigneur,
comme l’enfant dans le sein
d’Élisabeth. Il reconnaît son œuvre
dans le fleurissement des jours et il
reçoit un regard nouveau pour voir
la réalité. Même au milieu des
difficultés, des problèmes et des
souffrances, il perçoit



quotidiennement la visite de Dieu et
se sent accompagné et soutenu par
Lui. Face au mystère de la vie
personnelle et aux défis de la société,
celui qui croit connaît un
tressaillement, une passion, un rêve
à cultiver, un intérêt qui pousse à
s’engager personnellement.
Maintenant, chacun d'entre nous
peut se demander : est-ce que je
ressens ces choses ? Est-ce que j'ai
ces choses ? Celui qui est ainsi sait
que le Seigneur est présent en toute
chose, qu’il appelle, qu’il invite à
témoigner de l’Évangile pour édifier
avec douceur, à travers les dons et
les charismes reçus, un monde
nouveau.

L’expérience de la foi, en plus d’un
tressaillement devant la vie, provoque
aussi un tressaillement devant le
prochain. Dans le mystère de la
Visitation, en effet, nous voyons que
la visite de Dieu n’a pas lieu à travers
des événements célestes



extraordinaires, mais dans la
simplicité d’une rencontre. Dieu
vient sur le seuil d’une maison de
famille, dans la tendre étreinte entre
deux femmes, dans le croisement de
deux grossesses pleines
d’émerveillement et d’espérance. Et,
dans cette rencontre, il y a la
sollicitude de Marie,
l’émerveillement d’Élisabeth, la joie
du partage.

Rappelons-le toujours, même dans
l’Église : Dieu est relation et souvent
il nous rend visite à travers des
rencontres humaines, quand nous
savons nous ouvrir à l’autre, quand il
y a un tressaillement pour la vie de
ceux qui passent chaque jour à nos
côtés et quand notre cœur ne reste
pas impassible et insensible devant
les blessures de ceux qui sont les plus
fragiles. Nos villes métropolitaines, et
tant de pays européens comme la
France où coexistent des cultures et
des religions différentes, sont en ce



sens un grand défi contre les
exacerbations de l’individualisme,
contre les égoïsmes et les fermetures
qui produisent solitudes et
souffrances. Apprenons de Jésus à
éprouver des frémissements pour
ceux qui vivent à nos côtés,
apprenons de Lui qui, devant les
foules fatiguées et épuisées, ressent
de la compassion et s’émeut (cf. Mc 6,
34), tressaille de miséricorde devant
la chair blessée de ceux qu’il
rencontre. Comme l’affirme votre
grand saint, Vincent de Paul, « il faut
tâcher d’attendrir nos cœurs et de les
rendre susceptibles des souffrances
et des misères du prochain, et prier
Dieu qu’il nous donne le véritable
esprit de miséricorde, qui est le
propre esprit de Dieu », jusqu’à
reconnaître que les pauvres sont «
nos seigneurs et maîtres
» (Correspondance, entretiens,
documents,Paris 1920-25, p. 341 ; pp.
392-393).



Frères, sœurs, je pense aux
nombreux “tressaillements” qu’a
connus la France, à son histoire riche
de sainteté, de culture, d’artistes et
de penseurs qui ont passionné tant
de générations. Aujourd’hui encore,
notre vie, la vie de l’Église, la France,
l’Europe ont besoin de cela : de la
grâce d’un tressaillement, d’un
nouveau tressaillement de foi, de
charité et d’espérance. Nous avons
besoin de retrouver passion et
enthousiasme, de redécouvrir le goût
de l’engagement pour la fraternité,
d’oser encore le risque de l’amour
dans les familles et envers les plus
faibles, et de retrouver dans
l’Évangile une grâce qui transforme
et rend belle la vie.

Regardons Marie qui se dérange en
se mettant en route et qui nous
enseigne que Dieu est précisément
comme cela : il nous dérange, il nous
met en mouvement, il nous fait
“tressaillir”, comme avec Élisabeth.



Et nous voulons être des chrétiens
qui rencontrent Dieu par la prière et
nos frères par l’amour, des chrétiens
qui tressaillent, vibrent, accueillent
le feu de l’Esprit pour se laisser
brûler par les questions
d’aujourd’hui, par les défis de la
Méditerranée, par le cri des pauvres,
par les “saintes utopies” de fraternité
et de paix qui attendent d’être
réalisées.

Frères et sœurs, avec vous, je prie la
Vierge, Notre-Dame de la Garde, de
veiller sur votre vie, de garder la
France, de garder toute l’Europe, et
de nous faire tressaillir dans l’Esprit.
Et je voudrais le faire avec les
paroles de Paul Claudel :

« Je vois l’église ouverte. [...] 

Je n’ai rien à offrir et rien à
demander.

Je viens seulement, Mère, pour vous
regarder.



Vous regarder, pleurer de bonheur,
savoir cela :

Que je suis votre fils et que vous êtes
là. [...]

Être avec vous, Marie, en ce lieu où
vous êtes [...]

Parce que vous êtes là pour toujours,

Simplement parce que vous êtes
Marie,

Simplement parce que vous existez,

Mère de Jésus-Christ, soyez
remerciée ! »

(« La Vierge à midi », Poèmes de
Guerre 1914-1916, Paris, 1922).

____________________________

Salutation à la fin de la Messe

Merci, Excellence, pour vos paroles,
et merci à vous tous, frères et sœurs,



pour votre présence et pour vos
prières. Merci !

Arrivé au terme de cette visite, je
tiens à exprimer ma gratitude pour
l'accueil chaleureux qui m'a été
réservé, ainsi que pour tout le travail
et les préparatifs qui ont été faits. Je
remercie Monsieur le Président de la
République et, à travers lui, je salue
cordialement toutes les Françaises et
tous les Français. Je salue Madame le
Premier Ministre, qui est venue
m’accueillir à l’aéroport ; je salue
également les Autorités présentes, en
particulier le Maire de Marseille.

Et j'embrasse toute l'Église de
Marseille, avec ses communautés
paroissiales et religieuses, ses
nombreux établissements scolaires et
ses œuvres caritatives. Cet
archidiocèse a été le premier au
monde à avoir été consacré au Sacré-
Cœur de Jésus, en 1720, au cours
d'une épidémie de peste ; vous avez



donc à cœur d'être aussi des signes
de la tendresse de Dieu dans
l'"épidémie de l'indifférence"
actuelle. Merci pour votre service,
doux et déterminé, qui témoigne de
la proximité et de la compassion du
Seigneur !

Plusieurs d'entre vous sont venus de
diverses régions de France : merci à
vous ! Je voudrais saluer les frères et
sœurs venus de Nice, accompagnés
par l'évêque et le maire, et qui ont
survécu au terrible attentat du 14
juillet 2016. Souvenons-nous dans la
prière de tous ceux qui ont perdu la
vie dans cette tragédie et dans tous
les actes terroristes perpétrés en
France et dans toutes les parties du
monde. Le terrorisme est lâche. Ne
nous lassons pas de prier pour la
paix dans les régions ravagées par la
guerre, en particulier pour le peuple
ukrainien meurtri.



Une salutation pleine d'affection
pour les malades, les enfants et les
personnes âgées, qui sont la mémoire
de la civilisation ; et une pensée
particulière pour les personnes dans
le besoin et pour tous les travailleurs
de cette ville ; Jacques Loew, le
premier prêtre ouvrier de France, a
travaillé sur le port de Marseille. Que
la dignité des travailleurs soit
respectée, promue et protégée !

Chers frères et sœurs, je porterai
dans mon cœur les rencontres de ces
journées. Que Notre Dame de la
Garde veille sur cette ville, mosaïque
d'espérance, sur toutes vos familles
et sur chacun de vous. Je vous bénis.
S'il vous plaît, n'oubliez pas de prier
pour moi. Ce travail n’est pas facile !
Merci.

Source : vatican.va

https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/voyage-
apostolique-du-pape-francois-a-

marseille/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-pape-francois-a-marseille/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-pape-francois-a-marseille/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-pape-francois-a-marseille/
https://opusdei.org/fr-lu/article/voyage-apostolique-du-pape-francois-a-marseille/

	Voyage apostolique du Pape François à Marseille

