
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (IV) :
Comment découvrir
sa vocation ?

Il y a autant d’histoires de
vocation que de personnes. Cet
éditorial montre quelques-uns
des jalons les plus fréquents sur
le chemin qui conduit à la
découverte de sa vocation

15/10/2021



Le soleil s’est couché sur la Judée. Un
Nicodème inquiet vient trouver
Jésus. Il cherche des réponses à tout
ce qui bouillonne en lui. La flamme
d’une lampe sculpte leurs visages. Un
dialogue s’ensuit, sur le ton d’un
murmure, rempli de mystère. Les
réponses du Nazaréen aux questions
de Nicodème le laissent perplexe.
Jésus le prévient : « Le vent souffle
où il veut : tu entends sa voix, mais
tu ne sais ni d’où il vient ni où il va. Il
en est ainsi pour qui est né du souffle
de l’Esprit » (Jn 3, 8). La vocation,
toute vocation est un mystère et sa
découverte, un don de l’Esprit.

Le livre de Proverbes dit : « Il y a
trois merveilles qui me dépassent,
quatre dont je ne sais rien : le
chemin de l’aigle dans le ciel, le
chemin du serpent sur le rocher, le
chemin du navire en haute mer et le
chemin de l’homme chez la jeune
fille » (Pr 30, 18-19). À plus forte
raison, qui pourrait, sans l’aide de



Dieu, suivre la trace de la grâce dans
l’âme, identifier sa finalité et
découvrir le sens et la destinée d’une
vie ? Qui, sans les dons de l’Esprit
Saint, serait capable de savoir « d’où
il vient et où il va », ce souffle divin
dans l’âme, souvent uniquement
audible sous forme de désirs,
d’incertitudes, de présages et de
promesses ? Cela nous dépasse
totalement. Aussi pour discerner
notre appel personnel avons-nous
besoin en premier lieu de l’humilité :
de nous mettre à genoux devant
l’ineffable, d’ouvrir notre cœur à
l’action de l’Esprit Saint qui pourra
toujours nous surprendre.

Pour découvrir sa vocation ou pour
aider quelqu’un à le faire, nous ne
pouvons donc pas «offrir des
formules toutes faites, pas plus que
des méthodes ou des règlements
rigides» [1]. Ce serait essayer de «
mettre sur rail l’action toujours
originale de l’Esprit Saint » [2] qui



souffle où il veut. Un jour, quelqu’un
a demandé au cardinal Ratzinger : «
Combien existe-t-il de chemins pour
arriver à Dieu ? » Il a répondu avec
une simplicité déconcertante : «
Autant que d’hommes » [3]. Il y a
autant d’histoires de vocation que
d’hommes. Nous allons présenter
dans ces pages, quelques-uns des
jalons les plus fréquents sur le
chemin qui conduit à la découverte
de sa vocation.

Une inquiétude du cœur

Nicodème perçoit une inquiétude
dans son cœur. Il a entendu Jésus
prêcher et il en était tout ému.
Cependant, certains de ses
enseignements le scandalisent.
Certes, il a assisté, tout étonné, à ses
miracles mais il s’inquiète de
l’autorité avec laquelle Jésus a
expulsé les marchands du Temple,
qu’il a appelé « la maison de mon
Père » (cf. Jn 2, 16). Qui ose parler



ainsi ? D’autre part, c’est à peine s’il
arrive à réprimer en lui une secrète
espérance : serait-il le Messie ? Or, il
est encore habité par des incertitudes
et des doutes. Il n’arrive pas à
franchir le pas de suivre
ouvertement Jésus, tout en cherchant
ses réponses. Il vient donc le trouver
de nuit : « Rabbi, nous le savons, c’est
de la part de Dieu que tu es venu
comme un maître qui enseigne, car
personne ne peut accomplir les
signes que toi, tu accomplis, si Dieu
n’est pas avec lui » (Jn 3, 2).
Nicodème est inquiet.

Il en va de même d’autres
personnages de l’Évangile, comme le
jeune homme qui, un jour,
s’approche en courant de Jésus pour
lui demander : « Maître, que dois-je
faire de bon pour avoir la vie
éternelle ? » (Mt 19, 1). Il est
insatisfait, son cœur est inquiet. Il
pense qu’il peut en faire plus et Jésus
va lui confirmer que sa recherche



était bien fondée : « Une seule chose
te manque » (Mc 10, 21). Nous
pouvons penser aussi aux apôtres
André et Jean. Jésus, voyant qu’ils le
suivaient, leur demande : « Que
cherchez-vous » (Jn 1, 38). Ils étaient
des « chercheurs » les uns et les
autres : ils attendaient un événement
merveilleux qui changerait leur vie
en la comblant d’aventures. Ils
avaient une âme ouverte et affamée,
débordante de rêves, d’attentes et de
désirs. Inquiète.

Un jour, un jeune a demandé à saint
Josémaria comment discerner la
vocation à l’Œuvre. Sa réponse a été :
"Ce n’est pas affaire de sentiment,
mon fils, même si l’on se rend
compte que le Seigneur appelle. L’on
est inquiet, ressentant une
insatisfaction… Ne sois pas satisfait
de toi-même !" [4] Souvent, le
processus de recherche de sa
vocation commence par cette
inquiétude du cœur.



Une présence pleine d’amour

Or, en quoi consiste cette
inquiétude ? D’où vient-elle ? En
rapportant la scène du jeune homme
venu à la rencontre du Seigneur,
saint Marc dit que « Jésus posa son
regard sur lui, et il l’aima » (Mc 10,
21). Exactement, ce qu’il fait avec
nous : nous percevons d’une certaine
façon dans notre âme la présence
d’un amour de prédilection qui nous
choisit pour une mission unique.
Dieu se rend présent dans notre
cœur et cherche la rencontre, la
communion. Cependant, le but est
encore loin d’être atteint, d’où notre
inquiétude.

Cette présence pleine d’amour de
Dieu dans l’âme peut se manifester
de diverses manières : l’aspiration à
une plus grande intimité avec le
Seigneur ; l’espoir d’étancher avec
ma vie la soif de Dieu qu’éprouvent
les âmes ; le désir de faire grandir



l’Église, la famille de Dieu dans le
monde ; la nostalgie d’une vie où les
talents reçus produiront tout leur
rendement; le rêve de soulager tant
de souffrances présentes un peu
partout ; la conscience d’être un
privilégié. « Pourquoi moi tant, et
d’autres si peu ? »

L’appel de Dieu peut aussi se révéler
dans des événements apparemment
fortuits qui nous remuent
intérieurement et laissent une trace
de leur passage. Considérant sa vie,
saint Josémaria donnait cette
explication : «Le Seigneur m’a
préparé malgré moi, par des détails
apparemment innocents, dont il se
servait pour mettre dans mon âme
cette inquiétude divine. C’est
pourquoi j’ai très bien compris cet
amour si humain et si divin de
Thérèse de l’Enfant-Jésus, qui est
bouleversée lorsqu’entre les pages
d’un livre dépasse une image
présentant la main blessée du



Rédempteur. À moi aussi il m’est
arrivé des choses de ce genre, qui
m’ont remué» [5].

D’autres fois, cette présence pleine
d’amour se fait sentir par
l’intermédiaire des personnes ou des
modes de vie trouvés dans l’Évangile
qui ont laissé la trace de Dieu dans
notre âme. Car, même si notre vie
change parfois en raison d’un
événement ou d’une rencontre
inattendue, habituellement notre
appel s’inscrit dans tout ce que nous
avons vécu jusqu’alors. Ou bien il
peut s’agir de mots de la Sainte
Écriture qui blessent notre âme, se
gravent en nous et retentissent
doucement, allant jusqu’à nous
accompagner tout au long de notre
vie. C’est ce qui est arrivé à sainte
Teresa de Calcutta avec ces mots de
Jésus sur la Croix : «J’ai soif» (Jn 19,
28) ; ou à saint François-Xavier, pour
qui une question s’est révélée
décisive : « Quel avantage, en effet,



un homme aura-t-il à gagner le
monde entier, si c’est au prix de sa
vie ? » (Mt 16, 26)

Cela dit, l’inquiétude du cœur se
caractérise le plus en ce qu’elle
prend les allures d’une sympathie
antipathique. Selon saint Paul VI,
l’appel de Dieu se présente comme «
une voix à la fois inquiétante et
rassurante, une voix douce et
impérieuse, une voix à la fois
dérangeante et aimante » [6]. L’appel
nous attire tout en produisant en
nous un rejet ; il nous pousse à nous
abandonner à l’amour et, en même
temps, le risque de la liberté nous
fait peur : « Nous résistons à dire oui
au Seigneur, nous voulons et à la fois
nous ne voulons pas » [7].

Faire la jonction de tous les points
dans la prière

C’est poussé par son inquiétude que
Nicodème vient trouver Jésus. La
figure aimable du Seigneur était déjà



présente dans son cœur : il a
commencé à l’aimer mais il éprouve
le besoin de le rencontrer en tête à
tête. Il engage un dialogue et le
Maître lui découvre de nouveaux
horizons: « Amen, amen, je te le dis :
à moins de naître d’en haut, on ne
peut voir le royaume de Dieu » et
l’invite à une vie nouvelle, à un
nouveau commencement ; à naître «
de l’eau et de l’Esprit » (Jn 3, 5).
Nicodème ne comprend pas et pose
une question en toute simplicité :
Comment cela peut-il se faire ? (cf. Jn
3, 9). Dans cette rencontre entre
quatre yeux avec Jésus, la réponse
sur la question de savoir qui il est
pour Jésus et qui Jésus devrait être
pour lui va prendre forme petit à
petit.

Pour que l’inquiétude du cœur ait
une signification importante dans le
discernement de sa vocation, elle
doit être lue, estimée et interprétée
dans la prière, dans le dialogue avec



Dieu : « Pourquoi tout cela arrive-t-il
maintenant, Seigneur ? Qu’entends-
tu me dire ? Quelle est la finalité de
ces aspirations et de ces penchants
de mon cœur ? Pourquoi suis-je seul
à être inquiet et non ceux qui
m’entourent ? Pourquoi m’aimes-tu
tant ? Que dois-je faire pour mettre à
contribution tous les dons que tu
m’as accordés ? Seule cette
disposition habituelle de prier
permet d’entrevoir le soin aimant de
Dieu, sa Providence, dans les
événements de notre vie, chez les
personnes que nous rencontrons,
même dans la manière dont notre
caractère s’est forgé, avec ses goûts et
ses aptitudes. C’est comme si Dieu,
tout au long du chemin, avait planté
des jalons qui, se réunissant dans la
prière, ne prennent que maintenant
la forme d’un dessein
reconnaissable.

Benoît XVI l’expliquait de la façon
suivante : « Le secret de la vocation



se trouve dans la relation avec Dieu,
dans la prière qui grandit
précisément dans le silence intérieur,
dans la capacité de sentir que Dieu
est proche. Et cela est vrai aussi bien
avant le choix, c’est-à-dire au
moment de décider et de partir,
qu’après, si l’on veut être fidèle et
persévérer sur le chemin » [8]. C’est
pourquoi la première chose, la plus
fondamentale, pour celui qui
s’interroge sur sa vocation, est de
s’approcher de Jésus dans la prière et
d’apprendre à regarder sa propre vie
avec ses yeux. Il pourra lui arriver ce
qui est arrivé à l’aveugle dans les
yeux duquel Jésus a mis de la salive :
au début, son regard est flou, les
hommes ressemblent à des arbres
qui marchent. Mais il laisse le
Seigneur insister encore et finit par
tout voir clairement (cf. Mc 8, 22-25).

Le détonateur



Deux ans après sa rencontre
nocturne avec Jésus, un événement
va obliger Nicodème à prendre
position et à se manifester
ouvertement disciple du Seigneur.
Sur l’instigation des princes des
prêtres et des pharisiens, Pilate
crucifie Jésus de Nazareth. Joseph
d’Arimathie obtient la permission de
retirer son corps afin de lui donner
une sépulture. Saint Jean écrit : «
Nicodème – celui qui, au début, était
venu trouver Jésus pendant la nuit –
vint lui aussi ; il apportait un
mélange de myrrhe et d’aloès pesant
environ cent livres » (Jn 19, 39). La
Croix de Jésus, l’abandon de ses
disciples et peut-être l’exemple de
fidélité de Joseph d’Arimathie
interpellent personnellement
Nicodème et l’obligent à prendre une
décision : « Si d’autres font cela, moi,
que vais-je faire avec Jésus ? »

Un détonateur est une petite quantité
d’explosif, plus sensible et moins



puissant, qui s’allume au moyen
d’une mèche ou d’une étincelle
électrique pour faire ainsi exploser la
masse principale, moins sensible
mais plus puissante. Dans le
processus de recherche de sa
vocation, un événement sert souvent
de détonateur pour toutes les
inquiétudes du cœur, leur donne un
sens précis et montre un chemin,
tout en donnant une impulsion pour
l’emprunter. Cet événement peut
varier et sa charge émotionnelle être
plus ou moins intense. L’important
est de le lire et de l’interpréter dans
la prière, tout comme l’inquiétude du
cœur.

Le détonateur peut être une motion
divine dans l’âme ou la rencontre
inattendue avec le surnaturel,
comme dans le cas du pape François
alors âgé de 17 ans environ. C’était
un jour de septembre ; il s’apprêtait à
se rendre avec ses camarades à une
fête. Or, il décide de passer d'abord



un moment dans l'église de sa
paroisse. En y arrivant, il rencontre
un prêtre qu’il ne connaissait pas ;
son recueillement l’impressionne ; il
décide alors de se confesser à lui. « Il
m’est arrivé quelque chose de
bizarre dans cette confession, je ne
sais pas très bien quoi, mais cela a
changé ma vie ; je dirai que j’ai été
surpris alors que j’avais baissé ma
garde », disait-il un demi-siècle plus
tard. Voici comment il l’interprétait :
« Ce fut la surprise, la stupeur, d’une
rencontre ; je me suis rendu compte
qu’il m’attendait. À partir de ce
moment, Dieu est celui qui prend
l’initiative [9]. Nous sommes en train
de le chercher mais c’est lui qui nous
cherche le premier » [10].

D’autres fois, le détonateur sera
l’exemple de don de soi d’un ami
proche : « Mon ami s’est donné à
Dieu et moi qu’est-ce que je fais ? » ;
ou son invitation aimable à
l’accompagner sur un chemin



déterminé : c’est le «viens, et
vois» (Jn 1, 46) que Philippe a adressé
à Nathanaël. Il peut s’agir d’un
événement apparemment trivial
mais chargé de sens pour celui dont
le cœur est déjà inquiet. Dieu sait
comment se servir de choses même
infimes pour remuer notre âme. Tel
fut le cas pour saint Josémaria :
l’Amour de Dieu est venu à sa
rencontre au milieu de la neige.

Cependant, la plupart du temps il
s’agit plus d’une décantation que
d’une détonation, décantation qui se
produit simplement grâce à la
maturation progressive de la foi et de
l’amour dans la prière. Petit à petit,
presque sans s’en rendre compte,
avec la lumière de Dieu, l’on parvient
à une certitude morale sur sa
vocation et l’on prend cette décision
sous l’impulsion de la grâce. Le
bienheureux John Henry Newman
décrivait magistralement ce
processus, en se rappelant sa



conversion : « La certitude est
instantanée, elle se produit à un
moment précis ; le doute, par contre,
est un processus. J’étais encore loin
d’être certain. La certitude est une
action réflexe : c’est savoir que l’on
sait. Et c’est quelque chose que je
n’avais pas jusqu’à peu de temps
avant ma conversion. Mais […] qui
peut dire le moment exact où l’idée
que l’on a, comme les plateaux de la
balance, commence à changer, et ce
qui était le plus probable en faveur
d’un côté commence à devenir un
doute ? » [11] Ce processus par
décantation, permettant de faire
mûrir progressivement une décision
de don de soi, sans soubresauts, est
d’ordinaire une voie beaucoup plus
sûre que celle de l’éclair fulgurant
d’un signe extérieur dont il est facile
d’être ébloui et confondu.

En tout état de cause, arrivés à ce
point d’inflexion, non seulement
notre regard se clarifie mais notre



volonté aussi est poussée à
emprunter ce chemin. C’est pourquoi
saint Josémaria a pu écrire : « Si vous
me demandez comment l’on
remarque l’appel divin, comment on
s’en rend compte, je vous dirai que
c’est une vision nouvelle de la vie.
C’est comme si une lumière
s’allumait en nous ; c’est un élan
mystérieux » [12]. L’appel est lumière
et impulsion. Lumière dans notre
intelligence, éclairée par la foi, pour
lire notre vie ; impulsion dans notre
cœur, embrasé d’amour pour Dieu,
pour nourrir le désir de suivre
l’invitation du Seigneur, même avec
la sympathie antipathique qui
caractérise les choses de Dieu. C’est
pourquoi il convient de demander «
non seulement la lumière pour voir
son chemin, mais aussi la force pour
vouloir s’unir à la volonté divine » 
[13].

L’aide de la direction spirituelle



Nous ne savons pas si, avant ou après
avoir rencontré Jésus, Nicodème est
allé consulter d’autres disciples.
Peut-être Joseph d’Arimathie l’a-t-il
encouragé à suivre ouvertement
Jésus, sans avoir peur des autres
pharisiens. Il l’a conduit ainsi jusqu’à
sa rencontre définitive avec Jésus.
C’est précisément cela,
l’accompagnement ou direction
spirituelle : pouvoir compter avec le
conseil de quelqu’un qui marche
avec nous, qui essaie de vivre en
harmonie avec Dieu, qui nous
connaît et nous aime bien.

Il est vrai que l’appel se passe
toujours entre Dieu et moi. Personne
ne peut voir la vocation à ma place.
Personne ne peut prendre cette
décision pour moi. C’est à moi que
Dieu s’adresse, c’est moi qu’il invite
et il me laisse la liberté d’y répondre,
tout en m’accordant la grâce pour
que je puisse le faire… Cependant,
dans ce processus de discernement et



de prise de décision, compter sur un
guide expert est d’une grande aide ;
entre autres, pour confirmer que je
possède les aptitudes objectives
nécessaires pour emprunter tel ou tel
chemin et pour garantir ma droiture
d’intention en prenant la décision de
me donner à Dieu. D’autre part,
comme le Catéchisme le dit, un bon
directeur spirituel peut devenir un
maître de prière [14] : quelqu’un qui
nous aide à lire, à faire mûrir et à
interpréter dans la prière les
inquiétudes de notre cœur, nos
penchants et les événements. En ce
sens aussi, son travail aide à clarifier
notre appel. Il s’agit, finalement, de
quelqu’un qui, en voyant de loin cet
homme qui s’adresse à nous depuis
la rive, pourra nous dire un jour,
comme saint Jean à saint Pierre : «
C’est le Seigneur » (Jn 21, 7).

Quoi qu’il en soit, le discernement est
une bonne mesure dans le
cheminement personnel ; tout



comme la décision finale. Dieu nous
laisse libres, y compris après le
détonateur. C’est pourquoi, après le
moment initial, des doutes peuvent
se présenter. Mais Dieu ne cesse pas
de nous accompagner pour autant,
même s’il le fait à une certaine
distance. Il a tout fait et il continuera
de le faire, c’est certain. Mais il veut
maintenant nous laisser franchir le
dernier pas dans une liberté totale, la
liberté de l’amour. Il ne veut pas
d’esclaves mais des enfants. Voilà
pourquoi il se fait discret, un «
observateur » pourrions-nous dire,
sans s’imposer à la conscience. Il
nous regarde et, patient et humble,
attend notre décision.

***

« Voici que tu vas concevoir et
enfanter un fils » (Lc 1, 31-32) Au
silence qui suit l’annonce de
l’archange saint Gabriel, le monde
entier semblait retenir son souffle.



Le message divin avait été livré. La
voix de Dieu s’était fait entendre
pendant des années dans le cœur de
la Vierge Marie. Maintenant, Dieu se
tait. Il attend. Tout dépendait de la
libre réponse de cette jeune fille
vierge de Nazareth. « Marie dit
alors : “Voici la servante du
Seigneur ; que tout m’advienne selon
ta parole” » (Lc 1, 38). Plusieurs
années plus tard, au pied de la Croix,
Sainte Marie recevra des mains de
Nicodème le corps sans vie de son
Fils. Quelle ne fut pas l’impression de
ce disciple, à peine arrivé, de voir
comment la Mère de Jésus, malgré
une douleur immense, acceptait et
aimait une nouvelle fois les chemins
de Dieu : « Que tout m’advienne
selon ta parole » Comment ne pas
tout donner pour un si grand
amour ?

Jorge Brage



[1]. Saint Josémaria, Lettre 6 mai
1945, n° 42.

[2]. Ibid.

[3]. J. Ratzinger, Le sel de la terre,
Flammarion – Cerf, Paris 1998.

[4]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, Cronica,
1974, vol. I, p. 529.

[5]. Dialogue avec le Seigneur, édition
historico-critique, Rialp, Madrid
2017, p. 199.

[6]. Saint Paul VI, Homélie, 14
octobre 1968.

[7]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, Cronica,
1972, p. 460.

[8]. Benoît XVI, Rencontre avec les
jeunes, Sulmona, 4 juillet 2010.



[9]. Il emploie un néologisme en
espagnol : « primerear », agir en
premier.

[10]. S. Rubin y F. Ambrogetti, Le
pape François. Entretiens avec Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelone,
2013, p. 48.

[11]. Bienheureux J.H. Newman,
Apologie pro vita sua, Ad Solem,
Paris 2010.

[12]. Lettre 9 janvier 1932, citée dans 
L’Opus Dei dans l’Église, Nauwelaerts,
Beauvechain, 1996, p. 113.

[13]. F. Ocariz, « Lumière pour voir,
force pour vouloir », Journal ABC, 18
septembre 2018.

[14]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2690.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/vocation-4-
comment-decouvrir-sa-vocation/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-4-comment-decouvrir-sa-vocation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-4-comment-decouvrir-sa-vocation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-4-comment-decouvrir-sa-vocation/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (IV) : Comment découvrir sa vocation ?

