
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (II) : ce
que ta vie pourrait
devenir

Le rêve de tout chrétien est que
son nom soit écrit dans le Cœur
de Dieu. Le deuxième texte de
la série sur la vocation se
penche sur cette réalité.

12/12/2018



La Mésopotamie a vu naître et
disparaître quelques-unes parmi les
plus anciennes civilisations du
monde : sumériens, acadiens,
babyloniens, chaldéens… Même si
nous en avons étudié quelques-unes
à l’école, ces cultures nous semblent
éloignées et sans beaucoup de
rapport avec nous. Néanmoins, c’est
de cette zone que procède un
personnage qui fait partie de notre
famille. Il s’appelait Abram jusqu’à
ce que Dieu change son nom en
Abraham. La Bible le situe environs
1850 ans avant la venue de Jésus-
Christ dans ce monde. Quatre mille
ans plus tard, nous nous souvenons
encore de lui, lorsque nous
l’invoquons dans la sainte messe
comme « notre père dans la foi » [1] :
c’est lui qui est à l’origine de notre
famille.

« Je t’ai appelé par ton nom »



Abraham est un des premiers
personnages entrés dans l’histoire
pour avoir répondu à un appel de
Dieu. Dans son cas, la demande était
assez singulière : « Quitte ton pays, ta
parenté et la maison de ton père, et
va vers le pays que je te montrerai
» (Gn 12, 1). Après lui, sont venus
entre autres, Moïse, Samuel, Élie et
les autres prophètes… Ils ont tous
écouté la voix de Dieu qui les invitait,
d’une manière ou d’une autre, à «
quitter leur pays » et à commencer
une vie nouvelle en sa compagnie.
Comme à Abraham, Dieu leur
promettait de faire de leur vie
quelque chose de grand : « Je ferai de
toi une grande nation, je te bénirai, je
rendrai grand ton nom, et tu
deviendras une bénédiction » (Gn 12,
2). En outre, il les a appelés par leur
nom : c’est pourquoi, en plus du
souvenir des actions de Dieu,
l’Ancien Testament conserve le nom
de ceux qui ont collaboré avec lui. La



lettre aux Hébreux en fait un éloge
enthousiaste (cf. He 11, 1-40).

Lorsque Dieu a envoyé son Fils dans
le monde, ceux qui étaient appelés
ont non seulement entendu la voix
de Dieu, mais ils ont aussi pu voir un
visage humain : Jésus de Nazareth.
Eux aussi, Dieu les a invités à
commencer une vie nouvelle, à
laisser une empreinte ineffaçable
dans l’histoire. Nous connaissons
leurs noms, Marie-Madeleine, Pierre,
Jean, André… Nous nous souvenons
d’eux avec reconnaissance.

Mais après ? Il pourrait sembler
qu’avec l’Ascension de Jésus dans les
cieux, Dieu se soit retiré de l’histoire.
En réalité, non seulement son action
se poursuit, mais elle est allée en
s’intensifiant. Si, pendant son
passage en ce monde, il n’en a choisi
que quelques-uns au cours des deux
mille ans écoulés, Dieu a « changé les
plans » de millions d’hommes et de



femmes, en leur ouvrant des
horizons qu’ils n’auraient jamais pu
imaginer. Nous connaissons les noms
d’un bon nombre d’entre eux, car ils
figurent dans le sanctoral de l’Église.
Il existe en outre une foule immense
d’hommes et de femmes « de toutes
nations, tribus, peuples et langues
» (Ap 7, 9), des saints inconnus qui
sont de « vrais protagonistes de
l’histoire » [2].

Actuellement, en ce moment même,
Dieu continue de chercher et de
frapper à la porte de chacun. Saint
Josémaria aimait considérer ces mots
d’Isaïe : « Je t’ai racheté, je t’ai appelé
par ton nom, tu es à moi » (Is 43, 1).
En les méditant, il disait qu’ils lui
apportaient « la douceur du miel » 
[3], parce qu’ils lui permettaient de
saisir à quel point il était aimé de
Dieu, d’une manière absolument
personnelle et unique.



À nous aussi ces mots peuvent
apporter la douceur du miel, parce
qu’ils révèlent que notre vie est
importante pour Dieu, qu’il compte
sur tous et qu’il invite chacun. Le
rêve de tout chrétien est que son
nom soit écrit dans le Cœur de Dieu.
Or, ce rêve est à la portée de tout le
monde.

Compte les étoiles, si tu le peux

Il n’est pas excessif de voir ainsi
notre vie, dans le droit fil de celle des
grands saints. Il est vrai que nous
avons souvent fait l’expérience de
notre faiblesse. Mais Moïse, Jérémie,
Élie aussi. Ils ont connu de mauvais
moments [4]. Isaïe lui-même, par
exemple, se disait un jour : « Je me
suis fatigué pour rien, c’est pour le
néant, c’est en pure perte que j’ai usé
mes forces » (Is 49, 6). Certes, parfois
la vie se présente ainsi, sans
beaucoup de sens ni d’intérêt,
compte tenu de la facilité avec



laquelle nous projets échouent. La
question « quelle est ma raison de
vivre ? » semble sombrer devant
l’expérience de nos échecs, de la
souffrance et de la mort.

Dieu connaît parfaitement cette
instabilité et la confusion qu’elle peut
entraîner en nous. Cependant, il
vient nous chercher. C’est pourquoi
le prophète ne se limite pas à crier sa
plainte mais il reconnaît la voix du
Seigneur : « Je fais de toi la lumière
des nations, pour que mon salut
parvienne jusqu’aux extrémités de la
terre » (Is 49, 6). Nous sommes
faibles mais ce constat n’épuise pas
la vérité complète de notre vie. Le
pape écrit : « Reconnaissons notre
fragilité mais laissons Jésus la saisir
de ses mains et nous envoyer en
mission. Nous sommes fragiles mais
porteurs d’un trésor qui nous grandit
et qui peut rendre meilleurs et plus
heureux ceux qui le reçoivent. » [5]



L’appel divin est une grande
miséricorde de Dieu, le signe qu’il
m’aime, que je suis important pour
lui : « Dieu compte sur toi pour ce
que tu es, non pour ce que tu as : à
ses yeux ne vaut vraiment rien le
vêtement que tu portes ou le
téléphone portable que tu utilises :
que tu sois à la mode ne lui importe
pas, ce qui lui importe, c’est toi, tel
que tu es. Tu as de la valeur à ses
yeux et ta valeur est inestimable. » 
[6] Dieu nous libère par son appel,
pour autant qu’il nous permet
d’échapper à une vie banale,
consacrée à de petites satisfactions
incapables d’étancher notre soif
d’aimer. « Lorsque nous nous
décidons à répondre au Seigneur ma
liberté est à toi, nous sommes du
même coup libérés de toutes les
chaînes qui nous liaient à des
futilités, à des préoccupations
ridicules, à des ambitions mesquines.
» [7] Dieu tire notre liberté de sa
petitesse en l’ouvrant à l’ampleur de



l’histoire de son Amour pour les
hommes, dont chacune et chacun de
nous est un protagoniste.

« La lumière que nous donne la
vocation nous fait reconnaître le sens
de notre existence. C’est la
conviction, avec la splendeur de la
foi, de la raison d’être de notre
réalité terrestre. Notre vie tout
entière, présente, passée, future,
acquiert un nouveau relief et une
profondeur auparavant
insoupçonnée. Tous les faits, tous les
événements, occupent maintenant
leur véritable place : nous
comprenons où le Seigneur veut
nous conduire et nous nous sentons
comme entraînés par cette charge
qui nous est confiée. » [8] Pour ceux
qui ont reçu et accueilli l’appel de
Dieu, il n’y a plus d’action banale ou
petite. Elles sont toutes éclairées par
la promesse : « Je ferai de toi une
grande nation » (Gn 12, 2). Avec ta
vie, je ferai de grandes choses ; tu



laisserais ton empreinte, tu seras
heureux, tout en répandant le
bonheur autour de toi. C’est
pourquoi « en nous demandant
quelque chose, il nous fait un don. Ce
n’est pas nous qui lui faisons une
faveur, c’est Dieu qui éclaire notre
vie, en lui donnant un sens plénier » 
[9].

D’autre part, la lumière de la
vocation nous permet de
comprendre que l’importance de
notre vie ne se mesure pas à la
grandeur humaine de nos projets.
Seuls quelques-uns arrivent à inclure
leur nom parmi les grands de
l’histoire universelle. En revanche, la
grandeur divine se mesure
maintenant par rapport à l’unique
projet vraiment grand : la
Rédemption. « Certes, les événements
décisifs de l’histoire du monde ont
été essentiellement influencés par les
âmes au sujet desquelles les livres
d’histoire ne disent rien. Et ce que



nous devons remercier pour les
événements décisifs de notre vie
personnelle, nous ne le saurons que
le jour où tout ce qui est caché sera
révélé. » [10]

« La Rédemption est en train de se
faire — maintenant ! » [11] Comment
collaborer ? De mille manières
différentes, en sachant que Dieu
nous éclairera pour que nous
découvrions la façon concrète de
collaborer avec lui. « Dieu veut que
la liberté de la personne intervienne
non seulement dans sa réponse, mais
aussi dans la configuration de la
vocation » [12]. La réponse, tout en
étant libre, est poussée par la grâce
actuelle du Dieu qui appelle. Si nous
nous mettons en marche de là où
nous nous trouvons, Dieu nous
aidera à découvrir ce dont il a rêvé
pour notre vie : un rêve qui se réalise
progressivement à mesure que nous
avançons, car il dépend aussi de
notre esprit d’initiative et de notre



créativité. Saint Josémaria disait que
si nous rêvons, la réalité dépassera
nos rêves, car celui qui rêve pour de
vrai, rêve avec Dieu. C’est ainsi, dans
la grandeur, que Dieu faisait rêver
Abraham : « Regarde le ciel, et
compte les étoiles, si tu le peux…
» (Gn 15, 5).

C’est toujours une affaire à deux

Dieu entre dans la vie d’Abraham
pour rester avec lui et, en un certain
sens, s’unir à sa destinée : « Je bénirai
ceux qui te béniront ; celui qui te
maudira, je le réprouverai. En toi
seront bénies toutes les familles de la
terre » (Gn 12, 3). Son histoire est
celle d’un « protagonisme partagé ».

C’est l’histoire d’Abraham et de Dieu,
de Dieu et d’Abraham. À un point tel
que, désormais, Dieu se présentera
devant les autres hommes comme «
le Dieu d’Abraham » [13].



En premier lieu, l’appel consiste donc
à vivre avec lui. Il s’agit moins de
faire des choses particulières que de
tout faire avec Dieu, " tout par
Amour ! " [14] Il en a été ainsi des
premiers. Jésus les a choisis avant
tout pour « qu’ils soient avec lui ».
Après quoi l’évangéliste ajoute « et
pour les envoyer proclamer la Bonne
Nouvelle » (Mc 3, 14). C’est pourquoi
nous non plus, en entendant la voix
de Dieu, nous ne devons pas penser à
une sorte de « mission impossible »,
extrêmement difficile, qu’il nous
imposerait depuis un ciel lointain.
S’il s’agit d’un appel authentique de
Dieu, ce sera une invitation à entrer
dans sa vie, dans son projet : un
appel à demeurer dans son Amour
(cf. Jn 15, 8). C’est ainsi, à partir du
Cœur de Dieu, bien ancrés dans une
solide amitié avec Jésus, que nous
pourrons porter son Amour au
monde entier. Lui veut compter sur
nous… tout en étant avec nous. Ou



réciproquement : Il veut être avec
nous, tout en comptant sur nous.

Ceci étant, nous comprenons que
ceux qui ont fait l’expérience de
l’appel de Dieu et l’ont suivi
encouragent d’autres personnes qui
commencent à l’entendre. Car, dans
un premier temps, ils en éprouvent
souvent de la peur. C’est la crainte
logique devant l’inattendu, l’inconnu,
de ce qui élargit nos horizons, de la
réalité de Dieu nous dépassant de
toute part. Or, cette peur ne saurait
être qu’éphémère. Il s’agit d’une
réaction humaine on ne peut plus
commune, qui ne devrait pas nous
étonner. Se laisser paralyser par la
peur serait une erreur : il faut plutôt
l’affronter, oser l’analyser
calmement. Les grandes décisions de
la vie, les projets les plus marquants
ont presque toujours été précédés
d’une étape dominée par la peur,
surmontée grâce à une réflexion
sereine mais aussi à coups d’audace.



Saint Jean Paul II a commencé son
pontificat par une invitation dont les
échos retentissent encore de nos
jours : « Ouvrez, ouvrez toutes
grandes les portes au Christ ! […]
N’ayez pas peur ! » [15] Benoît XVI l’a
reprise juste après son élection, en
commentant que, par ces propos, « le
pape parlait à tous les hommes,
surtout aux jeunes ». Il se
demandait : «N’avons-nous pas tous
peur — si nous laissons entrer le
Christ totalement en nous, si nous
nous ouvrons totalement à lui —
peur qu’il puisse nous déposséder
d’une part de notre vie ? N’avons-
nous pas peur de renoncer à quelque
chose de grand, d’unique, qui rend la
vie si belle ? Ne risquons-nous pas de
nous trouver ensuite dans l’angoisse
et privés de liberté ?» [16]

Et de poursuivre : « Et encore une
fois le pape voulait dire : Non ! Celui
qui fait entrer le Christ ne perd rien,
rien — absolument rien de ce qui



rend la vie libre, belle et grande. Non
! Dans cette amitié seulement
s’ouvrent toutes grandes les portes
de la vie. Dans cette amitié
seulement se dévoilent réellement
les grandes potentialités de la
condition humaine. Dans cette amitié
seulement nous faisons l’expérience
de ce qui est beau et de ce qui libère.
» [17] Pour conclure, il reprenait la
recommandation de saint Jean Paul
II : « Ainsi, aujourd’hui, je voudrais,
avec une grande force et une grande
conviction, à partir d’une longue
expérience de vie personnelle, vous
dire, à vous les jeunes : n’ayez pas
peur du Christ ! Il n’enlève rien et il
donne tout. Celui qui se donne à lui
reçoit le centuple. Oui, ouvrez,
ouvrez tout grand les portes au
Christ — et vous trouverez la vraie
vie. » [18] Le pape François lui aussi
nous l’a souvent rappelé : « Il te
demande de laisser ce qui appesantit
ton cœur, de te libérer des biens
pour lui faire une place à lui,



l’unique bien. » [19] Nous ferons
ainsi la même expérience que tous
les saints : Dieu n’enlève rien mais
remplit notre cœur d’une paix et
d’une joie que le monde est
incapable de donner.

Sur ce chemin, la peur le cède vite à
une profonde gratitude : « Je suis
plein de gratitude envers celui qui
me donne la force, le Christ Jésus
notre Seigneur, car il m’a estimé
digne de confiance […], moi qui étais
autrefois blasphémateur,
persécuteur, violent. Mais il m’a été
fait miséricorde » (1 Tm 1, 12-13).
Que nous ayons tous une vocation
montre que la miséricorde de Dieu
ne s’appesantit pas sur nos faiblesses
et nos péchés. Il se place devant nous
« miserando atque eligendo » comme
le dit la devise épiscopale du pape
François. Car, pour Dieu, nous
choisir et avoir miséricorde, passer
sur notre petitesse, c’est la même
chose.



Comme Abraham, comme saint Paul,
comme tous les amis de Jésus, nous
aussi nous nous savons non
seulement appelés et soutenus par
Dieu, mais aussi assurés de son aide :
convaincus que « celui qui a
commencé en vous un si beau travail
le continuera jusqu’à son
achèvement au jour où viendra le
Christ Jésus » (Ph 1, 6). Nous savons
que nos difficultés, parfois sérieuses,
n’auront pas le dernier mot. Saint
Josémaria répétait aux premiers
fidèles de l’Opus Dei : « Lorsque Dieu
notre Seigneur projette une œuvre
en faveur des hommes, il pense
d’abord aux personnes qu’il doit
utiliser comme instruments… et il
leur communique les grâces
convenables. » [20]

L’appel de Dieu est donc une
invitation à la confiance. Seule la
confiance nous permet d’éviter



l’esclavage du calcul de nos forces, de
nos talents, en nous ouvrant à cette
merveille qu’est de vivre des forces
d’un Autre, des talents d’un Autre.
Comme on le fait pour escalader les
hauts sommets, il faut se fier à celui
qui nous précède, avec lequel nous
partageons la même corde. Le
premier de cordée nous indique où
mettre nos pieds et nous aide dans
les moments où, si nous étions seuls,
nous pourrions nous laisser dominer
par la panique ou le vertige. Nous
marchons, donc, comme dans une
escalade, à ceci près que maintenant
notre confiance n’est pas placée en
quelqu’un qui est comme nous,
même pas dans le meilleur de nos
amis ; mais notre confiance est
placée en Dieu lui-même qui « reste
fidèle à sa parole, car il ne peut se
rejeter lui-même » (2 Tm 2, 13).

Vous devrez frayer vous-mêmes les
chemins



« Abram s’en alla, comme le Seigneur
le lui avait dit » (Gn 12, 4). Ainsi
commence l’étape de sa vie qui
marquera son existence pour
toujours. Dès lors, sa vie a été guidée
par les appels successifs de Dieu :
aller ici ou là, s’éloigner des hommes
malfaisants, croire à la possibilité
d’avoir un fils et l’avoir réellement…
tout en étant prêt à le sacrifier. À
aucun moment Abraham n’a cessé
d’avoir besoin de sa liberté pour
continuer de dire oui au Seigneur.
Pareillement, la vie de ceux qui
suivent Dieu se caractérise non
seulement par la proximité et la
communion avec Dieu, mais aussi
par une liberté réelle, plénière et
permanente.

Répondre par l’affirmative à l’appel
de Dieu donne à notre liberté un
nouvel horizon, un sens plénier — «
quelque chose de grand, qui
relèverait de l’ordre de l’amour » 
[21], disait saint Josémaria — tout en



exigeant sa mise en jeu continuelle.
Le don de soi à Dieu ne consiste pas à
monter sur une sorte de « tapis
roulant », orientée et dirigée par
d’autres, qui nous conduirait, à notre
corps défendant, jusqu’au terme de
notre vie; ou comme une ligne des
chemins de fer, parfaitement tracée,
qu’on peut étudier à l’avance, sans
aucune surprise pour le voyageur.

En effet, tout au long de notre vie,
nous découvrirons que la fidélité au
premier appel exige de nous de
nouvelles décisions, parfois
coûteuses. Nous comprendrons que
l’appel de Dieu nous incite à croître
chaque jour dans l’exercice de notre
liberté. Car, pour voler haut, le
propre de tout chemin d’amour, il
faut avoir les ailes bien propres, sans
boue, et une grande capacité pour
disposer de sa vie, si souvent réduite
en esclavage par nos petitesses. En
un mot, à la grandeur de l’appel de
Dieu doit correspondre une liberté



tout aussi grande, dilatée par la
fidélité à la grâce et par la croissance
des vertus qui nous permettent d’être
vraiment nous-mêmes.

Pendant les premières années de
l’Œuvre, saint Josémaria avait
l’habitude de dire aux jeunes qui
s’approchaient de lui que tout restait
à faire, y compris le chemin qu’ils
devaient parcourir. Que c’était à eux
d’ouvrir ce chemin, marqué par le
Seigneur et destiné à traverser le
monde entier. «Nul chemin
cependant n’est préparé pour vous…
Vous devrez le frayer à travers les
montagnes, à la force de vos pas.» 
[22] Il exprimait ainsi le caractère
ouvert de toute vocation, à découvrir
et à favoriser.

Maintenant comme alors, répondre à
l’appel de Dieu suppose en un certain
sens de se frayer un chemin à la
force de ses pas. Dieu ne propose
jamais un plan parfaitement dessiné.



Il ne l’a pas fait avec Abraham ni
avec Moïse. Il ne l’a pas fait non plus
avec les apôtres. Au moment de
monter au ciel, il s’est limité à dire : «
Allez dans le monde entier.
Proclamez l’Évangile à toute la
création » (Mc 16, 15). Comment ?
Par où ? Avec quels moyens ? Tout
cela serait progressivement précisé.
Comme pour nous : le chemin se
concrétise tout au long de notre vie
et se construit grâce à l’alliance
merveilleuse entre la grâce de Dieu
et notre liberté. Toute la vie durant,
la vocation est « l’histoire d’un
ineffable dialogue entre Dieu et
l’homme, entre l’amour de Dieu qui
appelle et la liberté de l’homme qui,
dans l’amour, répond à Dieu. » [23]
Notre histoire mêle notre écoute
attentive aux inspirations divines à
notre créativité pour les mettre en
pratique au mieux de nos
possibilités.



Par son « oui » de Nazareth, la Vierge
Marie est un exemple pour nous. Elle
l’est aussi par son écoute
permanente et par son obéissance à
la Volonté de Dieu tout au long de sa
vie, marquée, elle aussi, par le clair-
obscur de la foi. « Marie retenait tous
ces événements, et les méditait dans
son cœur » (Lc 2, 19). Aux côtés de
son Fils, notre Mère a découvert à
chaque moment ce que Dieu voulait
d’elle. Nous l’appelons pour cela
«Disciple parfaite du Christ». Nous
nous confions à elle pour qu’elle soit
l’Étoile qui guide toujours nos pas.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1]. Missel romain, Prière
Eucharistique I.

[2]. Pape François, Veillée de prière
avec les jeunes, Cracovie, 30 juillet
2016.



[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
312.

[4]. Cf. par exemple Nb 11,4 suiv : « Je
ne puis, à moi seul, porter tout ce
peuple : c’est trop lourd pour moi. Si
c’est ainsi que tu me traites, tue-moi
donc ; oui, tue-moi, si j’ai trouvé
grâce à tes yeux. Que je ne voie pas
mon malheur ! » ; Jr 20, 18 : «
Pourquoi donc suis-je sorti du
ventre ? Pour voir peine et
tourments, et mes jours s’achever
dans la honte ? » ; 1 R 19, 4 : «
Maintenant, Seigneur, c’en est trop !
Reprends ma vie : je ne vaux pas
mieux que mes pères ».

[5]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exultate, 19 mars 2018, n°
131.

[6]. Pape François, Homélie lors de la
Journée mondial de la jeunesse,
Cracovie, 31 juillet 2016.



[7]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
38.

[8]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 45.

[9]. Mgr F. Ocariz, « Lumière pour
voir, force pour vouloir », ABC, 18
septembre 2018.

[10]. Sainte Thérèse Bénédicte de la
Croix (Édith Stein). Vie cachée et
épiphanie. Œuvres complètes, 637.

[11]. Saint Josémaria, Chemin de
Croix, Ve station, n° 2.

[12]. Mgr F. Ocariz, « La vocation à
l’Opus Dei comme vocation dans
l’Église », dans L’Opus Dei dans
l’Église, Éditions Nauwelaerts, 1996,
p. 116.

[13]. Cf. Ex 3, 6 ; Mt 22, 32.

[14]. Saint Josémaria, Notes intimes
IV, n° 296, 22 septembre 1931 (cité
dans Chemin, édition historico-



critique, commentaire du points n°
813).

[15]. Saint Jean Paul II Homélie lors
de la messe solennelle
d’intronisation, 22 octobre 1978.

[16]. Benoît XVI, Homélie lors de la
messe solennelle d’intronisation, 24
mai 2005.

[17]. Ibidem.

[18]. Ibidem.

[19]. Pape François, Homélie de
canonisation, 14 octobre 2018.

[20]. Instruction, 19 mars 1934, n° 48.

[21]. A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. I, p. 97.

[22]. Saint Josémaria, Chemin, n° 928.

[23]. Saint Paul II, Exhort. ap. 
Pastores dabo vobis, 25 mars 1992, n°
36.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/vocation-2-ce-
que-ta-vie-pourrait-devenir/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-2-ce-que-ta-vie-pourrait-devenir/
https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-2-ce-que-ta-vie-pourrait-devenir/
https://opusdei.org/fr-lu/article/vocation-2-ce-que-ta-vie-pourrait-devenir/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (II) : ce que ta vie pourrait devenir

