
opusdei.org

Vie de Marie (IV) :
les fiançailles avec
Joseph

L'union des vies de Marie et de
Joseph marque l'imminence de
l'apothéose de l'histoire. La
scène des fiançailles constitue
le quatrième volet de la « Vie de
la Sainte Vierge ».

04/11/2023

La plénitude des temps est proche.
Celle qui est prédestinée à être la
Mère de Dieu ne le sait pas encore.
Elle a grandi, Elle est devenue



femme. Mais la Sainte Trinité lui
prépare un mariage saint qui
préservera sa virginité. Le Fils de
Dieu fait homme, Messie d’Israël et
Rédempteur du monde, va naître et
grandir au sein d’une famille.

A ce moment-là – tous les indices
concordent à ce sujet – les parents de
la Vierge étaient probablement déjà
morts. Marie devait vivre chez un
parent qui l’avait prise en charge
quand Elle était devenue orpheline.
Elle approchait de l’âge auquel les
jeunes filles d’Israël se mariaient
habituellement, environ quinze ans,
et ce chef de famille, en tant que
représentant du père de Myriam, a
eu à s’occuper de ce problème. Et le
mariage de Marie avec Joseph,
l’artisan de Nazareth, fut conclu.

Les Évangiles ne nous donnent que
peu de renseignements sur l’époux
de Marie. Nous savons que lui aussi
était de la maison de David et que



c’était un homme juste (Mt 1, 19),
c’est-à-dire un homme qui – comme
l’affirment les Écritures – se plaît
dans la Loi du Seigneur, et médite sa
Loi jour et nuit (Ps 1, 2). La liturgie lui
applique des paroles inspirées : le
juste grandira comme un palmier, il
poussera comme un cèdre du Liban
(Ps 91[ 92] 13).

L’évangile de Saint Luc raconte que
quand l’Archange Gabriel lui
annonce, de la part de Dieu, qu’Elle
va concevoir un fils, Marie répond : 
Comment cela va-t-il se faire, puisque
je ne connais point d’homme (Lc 1,
34). Cette réponse, alors qu’Elle était
déjà fiancée à Joseph de Nazareth,
montre que Marie était bien décidée
à rester vierge. Aucun motif humain
ne peut justifier une telle décision,
plutôt étrange pour l’époque. Toute
jeune israélite, d’autant plus de la
descendance de David, nourrissait
dans son cœur l’illusion de se
compter parmi les ancêtres du



Messie. La Tradition de l’Église
explique cette ferme détermination
comme le fruit d’une inspiration
toute particulière de l’Esprit Saint,
qui préparait celle qui allait être la
Mère de Dieu. Et c’est ce même Esprit
qui lui fit rencontrer celui qui allait
être son époux virginal.

Nous ignorons comment Marie et
Joseph se sont rencontrés. Si la
Vierge, comme c’est probable,
habitait déjà à Nazareth – un petit
village de Galilée – ils se
connaissaient sans doute depuis
longtemps. De toutes façons, il est
logique de penser que - avant la
célébration du mariage – Marie avait
informé Joseph de son intention de
rester vierge. Et Joseph, préparé par
l’Esprit Saint, allait découvrir dans
cette révélation une voix du ciel : lui
aussi s’était très probablement senti
poussé intérieurement à se consacrer
corps et âme au Seigneur. Impossible
d’imaginer l’harmonie qui s’établit



entre ces deux cœurs après le
mariage, ni la paix intérieure qui
débordait de leurs âmes.

Tout est surnaturel dans cette scène
de la vie de Marie, et en même
temps, tout est très humain. C’est
cette simplicité – si fréquente dans
les choses divines – qui explique les
récits pieux qui apparurent bientôt
au sujet du mariage de Marie et
Joseph ; un récit plein d’évènements
merveilleux immortalisés par l’art et
la littérature. D’après ces sources,
quand Marie atteignit l’âge de se
marier, Dieu montra
miraculeusement aux prêtres du
Temple de Jérusalem et à tout le
peuple qui Il avait choisi comme
époux pour Marie.

Le fait historique était sans doute
beaucoup plus simple. Le mariage a
probablement été célébré à
Nazareth. Quand la famille de Marie
s’est mise d’accord avec Joseph, on a



pu célébrer les fiançailles, qui dans
la loi mosaïque avaient force de
mariage. Après un certain temps,
l’époux devait conduire sa fiancée
chez lui. C’est pendant ce laps de
temps qu’eut lieu l’Annonciation.

L’épisode des fiançailles revêt une
grande importance dans la vie de la
Vierge. Joseph était de la lignée
royale de David et, en vertu de son
mariage avec Marie, il conférerait au
fils de la Vierge -Fils de Dieu – le titre
légal de fils de David, accomplissant
ainsi les prophéties. L’Église applique
à Joseph, noble de sang et plus noble
encore d’esprit, l’éloge que la Sagesse
divine avait adressé à Moïse : il fut
aimé de Dieu et des hommes et sa
mémoire est bénie (Sir 45, 1).

Marie sait seulement que Dieu a
voulu la marier à Joseph, un homme
juste qui l’aime et la protège. Joseph
sait seulement que le Seigneur désire
qu’il protège Marie. Israël ne connaît



pas ce couple de jeunes mariés.
Joseph est toujours silencieux, Marie
est toujours discrète, mais Dieu est
heureux et les anges s’émerveillent.

LA VOIX DU MAGISTÈRE

« L’évangile de Luc, en présentant
Marie comme vierge, ajoute qu’elle
était « fiancée à un homme nommé
Joseph, de la maison de David »(Lc
1,27). Ces informations semblent, à
première vue, contradictoires ».

« Il convient de noter que le terme
grec utilisé dans ce passage n’indique
pas la situation d’une femme qui a
contracté mariage et vit donc dans
l’état d’épouse, mais plutôt de
fiancée. Mais contrairement à ce qui
se passe dans les cultures modernes,
dans la coutume juive ancienne,
l’institution des fiançailles prévoyait
un contrat et avait normalement une
valeur définitive : en effet, elle
introduisait les fiancés à l’état
matrimonial même si le mariage



n’était pleinement accompli que
quand le jeune homme accueillait la
jeune fille dans sa maison ».

« Au moment de l’Annonciation, la
situation de Marie est donc celle
d’épouse promise. Nous pouvons
nous demander pourquoi elle avait
accepté les fiançailles, à partir du
moment où elle avait l’intention de
rester vierge pour toujours. Luc est
conscient de cette difficulté, mais il
se contente d’exposer la situation
sans fournir d’explications. Le fait
que l’évangéliste, même en
soulignant le vœu de Marie de rester
vierge, la présente également comme
épouse de Joseph, est un signe de la
valeur historique des deux
affirmations ».

On peut supposer que Marie et
Joseph, au moment de leur
engagement, s’étaient entendus sur
ce projet de vie virginale. Par ailleurs
l’Esprit Saint, qui avait inspiré Marie



dans son choix de rester vierge en
vue du Mystère de l’Incarnation, et
qui souhaitait pour celle-ci un
contexte familial propice à la
croissance de l’enfant, avait bien pu
susciter l’idéal de la virginité chez
Joseph aussi ».

« L’ange du Seigneur lui apparut en
songe, et lui dit : « Joseph, fils de
David, ne crains pas de prendre chez
toi Marie ton épouse, l’enfant
engendré en Elle vient de l’Esprit Saint
» , (Mt 1,20). Il reçoit ainsi la
confirmation du fait qu’il est appelé à
vivre d’une façon toute particulière
le chemin du mariage. A travers la
communion virginale avec la femme
prédestinée pour donner le jour à
Jésus, Dieu l’appelle à coopérer à la
réalisation de son dessein de salut ».

« Le genre de mariage vers lequel
l’Esprit Saint oriente Marie et Joseph
ne peut se comprendre que dans le
contexte du plan de salut et dans une



spiritualité élevée. La réalisation
concrète du mystère de l’Incarnation
exigeait une naissance virginale qui
pût mettre en relief la filiation divine
de l’enfant et, en même temps, une
famille pour assurer le
développement normal de sa
personnalité ».

« Marie et Joseph, Justement en vue
de leur contribution au mystère de
l’Incarnation du Verbe, ont reçu la
grâce de vivre ensemble le charisme
de la virginité et le don du mariage.
La communion d’amour virginal de
Marie et Joseph, en lien avec la
réalisation concrète du mystère de
l’Incarnation, même si c’est un cas
très particulier, fut cependant un
vrai mariage ».

« La difficulté de s’approcher du
mystère sublime de leur union
nuptiale a conduit certains , déjà au
IIe siècle, à attribuer à Joseph un âge
avancé et à le considérer comme son



protecteur plutôt que son époux. On
peut supposer au contraire que ce
n’était pas un vieillard, mais que sa
perfection intérieure, fruit de la
grâce, le portait à vivre avec une
affection virginale sa relation
nuptiale avec Marie ».

« La coopération de Joseph au
mystère de l’Incarnation inclut aussi
l’exercice du rôle paternel envers
Jésus. La dite fonction lui est
reconnue par l’ange qui, en lui
apparaissant en songe, lui indique le
nom de l’Enfant : « Elle enfantera un
fils et tu lui donneras le nom de
Jésus, c’est lui qui sauvera son peuple
de ses péchés » (Mt 1, 21) ».

Jean-Paul II (XXe siècle), Catéchèse
mariale à l’audience du 21-VIII-1996.

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE

L’enfant grandissait, quand elle n’eut
plus besoin du lait maternel, ses
parents s’empressèrent de



l’emmener au temple pour l’offrir à
Dieu et accomplir ainsi la promesse
qu’ils avaient faite. Les prêtres firent
son éducation au sanctuaire, comme
cela avait été fait pour Samuel (cf. 1
Sam, 24). Puis, quand elle fut
adolescente, ils tinrent conseil pour
décider quoi faire de ce corps saint
sans offenser le Seigneur. Il semblait
absurde de la soumettre aux lois de
la nature en la donnant comme
épouse à un homme ; ils pensaient
que si un homme s’appropriait ce qui
avait été consacré au Seigneur ce
serait un sacrilège. En effet, il était
conforme à la loi que l’homme devînt
le maître de sa femme ».

« Par ailleurs, la loi ne permettait pas
à une femme d’habiter dans le
temple avec les prêtres ni de se
montrer à l’intérieur du sanctuaire,
chose contraire aussi à l’honnêteté et
à la dignité de la loi. Ayant discuté
ces problèmes, ils prirent une
décision réellement inspirée : la



confier en mariage, à un homme qui
offriraient toutes les garanties de
respect pour sa virginité ».

« On trouva en Joseph l’homme
adéquat pour cette situation. De plus,
il était de la même tribu et de la
même famille que la Vierge. Suivant
le conseil des prêtres, Joseph épousa
la jeune fille, mais la relation
matrimoniale fut exclue de ces noces
».

Saint Grégoire de Nysse (IVe siècle),
Sermon sur la Nativité du Seigneur
(PG 46, 1140 A-B).

***

« Assurément les mystères divins
sont cachés et, comme l’a dit le
prophète, il n’est pas facile à
l’homme , quel qu’il soit, de
connaître les desseins de Dieu (cf. Is
40, 13). C’est pourquoi l’ensemble des
actions et des enseignements de
notre Seigneur et Sauveur nous fait



comprendre qu’un dessein bien
pensé a fait choisir de préférence
pour Mère du Seigneur celle qui
avait été mariée à un homme ».

« Mais pourquoi ne fut-elle pas
rendue mère avant son mariage ?
Peut-être pour qu’on ne pût pas dire
qu’elle avait conçu dans l’adultère. Et
l’Écriture, à juste titre, a indiqué ces
deux choses ; Elle était épouse et
Vierge ; vierge, afin qu’elle paraisse
pure de toute relation avec un
homme ; épouse, pour la soustraire
au stigmate infamant d’une virginité
perdue, dont la grossesse aurait
manifesté la déchéance. Le Seigneur
a préféré permettre à certains de
douter de sa propre origine plutôt
que de la pureté de sa Mère ; il savait,
lui, combien est délicat l’honneur
d’une vierge, combien est fragile la
réputation de la pudeur ; et il n’a pas
jugé bon d’établir la vérité d son
origine aux dépens de sa Mère. C’est
ainsi que la virginité de Sainte Marie



fut préservée, sans nuire à sa pureté,
sans porter atteinte à sa réputation ».

Saint Ambroise (IVe siècle). Traité sur
l’Évangile de Saint Luc, livre II, n.1.

***

LA VOIX DES SAINTS

C’est une règle générale de toutes les
grâces singulières communiquées à
une créature rationnelle que, lorsque
la grâce divine choisit quelqu’un
pour une fonction spéciale ou pour
quelque état très élevé, elle accorde à
la personne tous les charismes
nécessaires pour le ministère qu’elle
doit exercer, et avec profusion ».

« Cela s’est réalisé de façon
excellente dans la personne de Saint
Joseph, qui a servi de père à notre
Seigneur Jésus-Christ et qui fut
vraiment l’époux de la Reine de
l’univers, Dame des anges. Joseph a
été choisi par le Père éternel comme



protecteur et gardien fidèle de ses
principaux trésors, c’est-à-dire de son
Fils et de son Épouse, et il a rempli sa
mission avec une absolue fidélité.
C’est pourquoi le Seigneur lui dit : 
C’est bien, bon et fidèle serviteur,
entre dans la joie de ton Maître (Mt
25, 21) ».

« Si nous regardons la relation entre
Joseph et l’Église universelle, n’est-il
pas l’homme spécialement choisi, par
lequel et sous lequel le Christ a été
introduit dans le monde de manière
ordonnée et honnête ? Par
conséquent, si l’Église tout entière est
redevable à la Vierge Mère, puisque
c’est d’Elle qu’elle a reçu le Christ, de
la même façon elle doit à Joseph,
après Marie, une gratitude et un
respect particuliers ».

« Joseph devient l’épingle qui ferme
l’Ancien Testament, puisqu’en lui la
dignité patriarcale et la dignité
prophétique réalisent le fruit promis.



De plus, il est le seul à avoir possédé
physiquement ce que la supériorité
divine avait promis aux patriarches
et aux prophètes ».

« Il nous faut supposer, sans aucun
doute, que cette familiarité, ce
respect, cette très haute dignité que
le Christ a attribués à Joseph pendant
sa vie sur terre, comme un fils à son
père, ne lui ont pas été refusés au ciel
; au contraire, Il l’en a comblé ».

Saint Bernardin de Sienne (XVe
siècle).II e sermon, sur Saint Joseph,
7 . 16. 27-30.

« J’ai pris pour avocat et protecteur le
glorieux Saint Joseph et je me suis
beaucoup confiée à lui. J’ai vu
clairement que ce père et protecteur
de mon âme m’a tirée de ce besoin,
comme il m’a arrachée, avec plus de
bienfaits que je n’aurais su lui en
demander, à des périls plus grands
d’un autre genre, qui menaçaient
mon honneur et mon salut éternel. Je



ne me souviens pas de lui avoir
jamais rien demandé, jusqu’à ce jour,
qu’il ne me l’ait accordé. C’est chose
admirable que les grâces insignes
dont Dieu m’a comblée par
l’intermédiaire de ce bienheureux
Saint, et les dangers, tant de l’âme
que du corps, dont il m’a délivrée ;
on dirait que le Seigneur donne grâce
à d’autres saints pour nous secourir
dans tel ou tel besoin, mais le
glorieux Saint Joseph, je le sais par
expérience, nous secourt en tout. Le
Seigneur veut nous faire comprendre
que, de même qu’il lui était soumis
sur terre, - reconnaissant en lui
l’autorité d’un père et d’un
précepteur – de même au ciel, il
exauce toutes ses demandes ».

« Je voudrais persuader tout le
monde d’avoir une grande dévotion
envers ce Saint glorieux, sachant par
expérience tous les bienfaits qu’il
obtient de Dieu. Je ne connais
personne qui, ayant eu envers lui de



la dévotion et lui ayant offert des
œuvres particulières, n’a progressé
en vertu, car il profite grandement
aux âmes qui lui sont confiées. Voilà
déjà plusieurs années que je lui
adresse une demande le jour de sa
fête, et il l’exauce toujours. Et si ma
prière va un peu de travers, il la
redresse pour mon plus grand bien ».

« si j’avais autorité pour écrire, je
raconterais volontiers en détails les
grâces dont tant de personnes sont,
comme moi, redevables à ce grand
Saint ; mais pour ne pas faire plus
que ce que l’on m’a demandé, je
passerai sur certaines choses plus
vite que je ne le voudrais, et je serai
plus longue qu’il n’est nécessaire sur
d’autres ; bref, comme toute
personne qui n’a guère le sens de la
mesure. Je demande simplement à
ceux qui ne me croiraient pas d’en
faire la preuve, ils verront par
expérience le grand bien qu’il y a à
se confier à ce glorieux Patriarche et



à lui avoir de la dévotion. Les gens
qui prient devraient en particulier
toujours l’aimer, comment peut-on
penser à la Reine des anges et à tout
ce qu’elle a vécu avec l’Enfant Jésus
sans remercier Saint Joseph de son
dévouement envers eux. Que celui
qui ne trouve personne pour lui
enseigner l’oraison prenne ce
glorieux Saint pour maître, il ne
s’égarera pas en chemin ».

Sainte Thérèse de Jésus (XVIe siècle).
Le Livre de ma vie, chap ; 6, nn.6-8.

***

« Je ne suis pas d’accord avec
l’iconographie classique qui
représente Saint Joseph comme un
vieillard, même si elle s’explique par
l’excellente intention de mettre en
valeur la virginité perpétuelle de
Marie. moi, je me l’imagine jeune,
fort, avec quelques années de plus
que Notre Dame peut-être, mais dans



la plénitude de l’âge et des forces
humaines ».

« Pour vivre la vertu de la chasteté, il
n’est pas nécessaire d’être vieux ou
de manquer de forces. La chasteté
naît de l’amour et, pour un amour
pur, la force et la joie de la jeunesse
ne sont pas un obstacle. Saint Joseph
était jeune, de cœur et de corps,
quand il épousa Marie, quand il
connut le mystère de sa Maternité
divine et vécut près d’Elle, en
respectant l’intégrité que Dieu
voulait léguer au monde comme un
signe de plus de sa venue parmi les
créatures. Qui ne sait pas
comprendre un tel amour est bien
ignorant de ce qu’est l’amour
véritable, et méconnaît le sens
chrétien de la chasteté ».

Saint Josémaria Escrivá de Balaguer
(XXe siècle). Quand le Christ passe, n.
40.

***



LA VOIX DES POÈTES

Les jeunes gens de la tribu de Marie 

qui prétendaient à sa main 

déposèrent un jour leur bâton au
temple béni 

mais seul celui de Joseph a fleuri. 

Au moment où une colombe descend 

de Salomon sur la pousse féconde 

elle semble dire :- le Rédempteur du
monde 

prend cette branche pour en faire
son nid. 

Marie initiée au mystère, 

confie à Joseph le trésor virginal, 

et les filles d’Israël chantent en
chœur les psaumes du Prophète
royal. 



Sept aurores plus tard, leurs amours
angéliques 

vers le mariage se sont envolées, 

sous une voûte de feuillage
tremblant 

dont le zéphyr disperse les feuilles. 

Le séraphin salue les Époux 

parmi les oiseaux légers ; 

Et la fleur vénère sa robe et ses pieds 

de ses lèvres roses parfumées. 

Entourée de lumières, de roses, de
jeunes filles 

elle se rend à l’autel resplendissant, 

les étoiles la contemplent avec envie 

et voudraient couronner son front. 

L’ange de l’amour et de l’innocence 



les couvre de ses ailes avec un voile ; 

celui qui recueille l’essence divine 

jamais ne l’a portée si pure au ciel. 

Joseph, qui n’ose pas lever les yeux 

vers le soleil de ses rêves, passe à son
joli doigt 

un anneau d’améthyste, 

et la Vierge de Sion suit son époux.

Jacinto Verdaguer (XIXe siècle). Flors
de Maria (Traduction espagnole dans
« Vie de Saint Joeph », de José
Ildefonso Gatell).

Está cercana la plenitud de los
tiempos. La predestinada para ser
Madre de Dios aún no lo sabe. Ha
crecido y se ha hecho mujer. Pero la
Trinidad Santa le prepara un
matrimonio santo que custodiará su
virginidad. El Hijo de Dios hecho
hombre, Mesías de Israel y Redentor



del mundo, ha de nacer y crecer en el
seno de una familia.

Es muy probable —todos los indicios
apuntan en esa dirección— que, por
aquellas fechas, los padres de la
Virgen ya habrían fallecido. María
debía de vivir en casa de algún
pariente, que se habría hecho cargo
de Ella cuando quedó huérfana. Al
aproximarse la edad en que las
doncellas de Israel solían contraer
matrimonio, en torno a los quince
años, el jefe de aquella familia, como
representante del padre de Myriam,
tuvo que ocuparse de esa cuestión. Y
se concertó el matrimonio de María
con José, el artesano de Nazaret.

Pocas noticias nos dan los Evangelios
sobre el esposo de María. Sabemos
que también él pertenecía a la casa
de David, y que era un varón justo ( 
Mt 1, 19), es decir, un hombre que —
como afirma la Escritura— se
complace en la Ley del Señor, y noche



y día medita en su Ley ( Sal 1, 2). La
liturgia le aplica unas palabras
inspiradas: el justo florecerá como
palmera, crecerá como cedro del
Líbano ( Sal 91 [92] 13).

El evangelio de San Lucas narra que
cuando el Arcángel Gabriel le
anuncia, de parte de Dios, la
concepción de un hijo, María
responde: ¿Cómo se hará esto?
Porque no conozco varón ( Lc 1, 34).
Esta respuesta, cuando ya era la
prometida de José de Nazaret,
muestra que María tenía la firme
determinación de permanecer
virgen. No hay motivos humanos que
justifiquen esa decisión, más bien
rara en aquella época. Toda joven
israelita, y más si pertenecía a la
descendencia de David, abrigaba en
su corazón la ilusión de contarse
entre los ascendientes del Mesías. La
Tradición de la Iglesia explica esa
firme determinación como fruto de
una inspiración especialísima del



Espíritu Santo, que estaba
preparando a la que iba a ser Madre
de Dios. Ese mismo Espíritu le hizo
encontrar al varón que sería su
virginal esposo.

No sabemos cómo se encontraron
María y José. Si la Virgen, como es
probable, habitaba ya en Nazaret —
una pequeña aldea de Galilea— se
conocerían desde tiempo atrás. En
cualquier caso es lógico pensar que
—antes de celebrarse los desposorios
— María comunicó a José su
propósito de virginidad. Y José,
preparado por el Espíritu Santo,
descubriría en esa revelación una
voz del cielo: muy probablemente
también él se había sentido
impulsado interiormente a dedicarse
en alma y cuerpo al Señor. No es
posible imaginar la concordia que se
estableció entre esos dos corazones
después de los desposorios, ni la paz
interior que rebosaba en sus almas.



Todo es muy sobrenatural en esta
escena de la vida de María y, al
mismo tiempo, es todo muy humano.
Esa misma sencillez —tan propia de
las cosas divinas— explica las
narraciones piadosas que pronto se
formaron sobre los desposorios de
María y José; un relato lleno de
sucesos maravillosos, que el arte y la
literatura han inmortalizado. Según
esas fuentes, cuando María llegó a la
edad de contraer matrimonio, Dios
mostró milagrosamente a los
sacerdotes del Templo de Jerusalén y
a todo el pueblo quién era el elegido
como esposo de María.

El hecho histórico debió de ser
mucho más sencillo. El lugar de los
desposorios pudo muy bien ser
Nazaret. Cuando la familia de María
llegó a un acuerdo con José, se
celebrarían los esponsales, que en la
Ley mosaica tenían la misma fuerza
que el matrimonio. Pasado algún
tiempo, el esposo debía conducir a la



novia a su propia casa. En ese lapso
de tiempo tuvo lugar la Anunciación.

El episodio de los desposorios con
José reviste gran importancia en la
vida de la Virgen. José era de la
estirpe real de David y, en virtud de
su matrimonio con María, conferirá
al hijo de la Virgen —Hijo de Dios—
el título legal de hijo de David,
cumpliendo así las profecías. A José,
noble de sangre y más noble aún de
espíritu, la Iglesia aplica el elogio que
la Sabiduría divina había hecho de
Moisés: fue amado de Dios y de los
hombres y su memoria es bendecida ( 
Sir 45, 1).

María sólo sabe que el Señor ha
querido desposarla con José, un
varón justo que la quiere y la
protege. José sólo sabe que el Señor
desea que sea custodio de María.
Israel ignora a esta pareja de recién
casados. José siempre callado. María



discreta siempre. Pero Dios se
complace y los ángeles se admiran.

LA VOZ DEL MAGISTERIO

«El evangelio de Lucas, al presentar a
María como virgen, añade que estaba
"desposada con un hombre llamado
José, de la casa de David" ( Lc 1, 27).
Estas informaciones parecen, a
primera vista, contradictorias».

«Hay que notar que el término griego
utilizado en este pasaje no indica la
situación de una mujer que ha
contraído el matrimonio y por tanto
vive en el estado matrimonial, sino la
del noviazgo. Pero, a diferencia de
cuanto ocurre en las culturas
modernas, en la costumbre judaica
antigua la institución del noviazgo
preveía un contrato y tenía
normalmente valor definitivo:
efectivamente, introducía a los



novios en el estado matrimonial si
bien el matrimonio se cumplía
plenamente cuando el joven
conducía a la muchacha a su casa».

«En el momento de la Anunciación,
María se halla, pues, en la situación
de esposa prometida. Nos podemos
preguntar por qué había aceptado el
noviazgo, desde el momento en que
tenía el propósito de permanecer
virgen para siempre. Lucas es
consciente de esta dificultad, pero se
limita a registrar la situación sin
aportar explicaciones. El hecho de
que el evangelista, aun poniendo de
relieve el propósito de virginidad de
María, la presente igualmente como
esposa de José, constituye un signo
de que ambas noticias son
históricamente dignas de crédito».

«Se puede suponer que entre José y
María, en el momento de
comprometerse, existiese un
entendimiento sobre el proyecto de



vida virginal. Por lo demás, el
Espíritu Santo, que había inspirado
en María la opción de la virginidad
con miras al misterio de la
Encarnación y quería que ésta
acaeciese en un contexto familiar
idóneo para el crecimiento del Niño,
pudo muy bien suscitar también en
José el ideal de la virginidad».

«El ángel del Señor, apareciéndosele
en sueños, le dice: "José, hijo de
David, no temas tomar contigo a
María tu mujer porque lo
engendrado en Ella es del Espíritu
Santo" ( Mt 1, 20). De esta forma
recibe la confirmación de estar
llamado a vivir de modo totalmente
especial el camino del matrimonio. A
través de la comunión virginal con la
mujer predestinada para dar a luz a
Jesús, Dios lo llama a cooperar en la
realización de su designio de
salvación».



«El tipo de matrimonio hacia el que
el Espíritu Santo orienta a María y a
José es comprensible sólo en el
contexto del plan salvífico y en el
ámbito de una elevada
espiritualidad. La realización
concreta del misterio de la
Encarnación exigía un nacimiento
virginal que pusiese de relieve la
filiación divina y, al mismo tiempo,
una familia que pudiese asegurar el
desarrollo normal de la personalidad
del Niño».

«José y María, precisamente en vista
de su contribución al misterio de la
Encarnación del Verbo, recibieron la
gracia de vivir juntos el carisma de la
virginidad y el don del matrimonio.
La comunión de amor virginal de
María y José, aun constituyendo un
caso especialísimo, vinculado a la
realización concreta del misterio de
la Encarnación, sin embargo fue un
verdadero matrimonio».



«La dificultad de acercarse al
misterio sublime de su comunión
esponsal ha inducido a algunos, ya
desde el siglo II, a atribuir a José una
edad avanzada y a considerarlo el
custodio de María, más que su
esposo. Es el caso de suponer, en
cambio, que no fuese entonces un
hombre anciano, sino que su
perfección interior, fruto de la gracia,
lo llevase a vivir con afecto virginal
la relación esponsal con María».

«La cooperación de José en el
misterio de la Encarnación
comprende también el ejercicio del
papel paterno respecto de Jesús.
Dicha función le es reconocida por el
ángel que, apareciéndosele en
sueños, le invita a poner el nombre al
Niño: "Dará a luz un hijo y tú le
pondrás por nombre Jesús, porque él
salvará a su pueblo de sus pecados" ( 
Mt 1, 21)».



Juan Pablo II (siglo XX), Catequesis
mariana en la audiencia del 21-
VIII-1996.

* * * LA VOZ DE LOS PADRES DE LA
IGLESIA

«Al crecer la niña, cuando ya no era
necesario amamantarla, sus padres
se apresuraron a llevarla al templo
para ofrecerla a Dios y cumplir así la
promesa que habían hecho. Los
sacerdotes la educaron en el
santuario, del mismo modo que
había sido educado Samuel (cfr. 1 
Sam 1, 24 ss). Después, cuando se
convirtió en una adolescente,
tuvieron consejo para decir qué
hacer de aquel cuerpo santo sin
ofender al Señor. Pareció un absurdo
someterla a las leyes de la naturaleza
dándola como esposa a un hombre;
pensaban que sería sacrílego que un
hombre se convirtiese en dueño de lo
que había sido consagrado al Señor.
Efectivamente, era conforme a la ley



que el varón se convirtiese en dueño
de su esposa».

«Por otra parte, la ley no permitía
que un mujer habitase en el templo
junto a los sacerdotes y se mostrase
en el interior del santuario, cosa
contraria también a la honestidad y a
la dignidad de la ley. Tras discutir
estos problemas, tomaron una
decisión verdaderamente inspirada:
confiarla, bajo la forma de un
matrimonio, a un hombre que
ofreciese todas las garantías de
respeto a su virginidad».

«Se encontró en José el hombre
adecuado para aquella situación.
Además, era de la misma tribu y
familia de la Virgen. Siguiendo el
consejo de los sacerdotes, José
desposó a la doncella, pero la
relación matrimonial quedó excluida
de aquellas nupcias».



San Gregorio de Nisa (siglo IV), 
Homilía sobre la Natividad del Señor
(PG 46, 1140 A-B).

* * *

«Sin duda los misterios divinos son
ocultos y, como ha dicho el profeta,
no es fácil al hombre, cualquiera que
sea, llegar a conocer los designios de
Dios (cfr. Is 40, 13). Por eso el
conjunto de acciones y enseñanzas
de nuestro Señor y Salvador nos dan
a entender que un designio bien
pensado ha hecho elegir con
preferencia, para Madre del Señor, a
la que había sido desposada con un
varón».

«Mas ¿por qué no fue hecha madre
antes de sus esponsales? Puede ser
para que no se pudiera decir que
había concebido adúlteramente. Y
con razón ha indicado la Escritura
estas dos cosas: Ella era esposa y
virgen; virgen, para que apareciera
limpia de toda relación con un varón;



desposada, para sustraerla al estigma
infamante de una virginidad
perdida, a la que su embarazo pudo
haber manifestado su caída. El Señor
ha querido mejor permitir que
algunos dudasen de su origen que de
la pureza de su Madre; sabía él cuán
delicado es el honor de una virgen,
cuán frágil la fama del pudor; no
juzgó conveniente establecer la
verdad de su origen a expensas de su
Madre. Así fue preservada la
virginidad de Santa María, sin
detrimento para su pureza, sin violar
su reputación».

San Ambrosio (siglo IV). Tratado
sobre el Evangelio de San Lucas, libro
II, n. 1.

* * *

LA VOZ DE LOS SANTOS

"Es regla general de todas las gracias
singulares comunicadas a una
criatura racional que, cuando la



gracia divina elige a alguien para un
oficio especial o algún estado muy
elevado, concede todos los carismas
necesarios a aquella persona para el
ministerio que ha de desempeñar, y
la adorna de ellos con profusión».

«Esto se ha realizado de un modo
excelente en la persona de San José,
que hizo las veces de padre de
nuestro Señor Jesucristo y que fue
verdadero esposo de la Reina del
universo y Señora de los ángeles.
José fue elegido por el eterno Padre
como protector y custodio fiel de sus
principales tesoros, esto es, de su
Hijo y de su Esposa, y cumplió su
oficio con absoluta fidelidad. Por eso
le dice el Señor: Bien, siervo bueno y
fiel; entra en el gozo de tu Señor ( Mt
25, 21)».

«Si miramos la relación que tiene
José con la Iglesia universal, ¿no es
éste el hombre especialmente
elegido, por el cual y bajo el cual



Cristo fue introducido en el mundo
de un modo ordenado y honesto? Por
tanto, si toda la Iglesia está en deuda
con la Virgen Madre, ya que por
medio de Ella recibió a Cristo, de
modo semejante debe a José, después
de a María, una especial gratitud y
reverencia».

«José viene a ser el broche que cierra
el Antiguo Testamento, ya que en él
la dignidad patriarcal y profética
alcanzan el fruto prometido.
Además, él es el único que poseyó
corporalmente lo que la
condescendencia divina había
prometido a los patriarcas y a los
profetas».

«Hemos de suponer, sin duda alguna,
que aquella familiaridad, respeto y
altísima dignidad que Cristo tributó a
José mientras vivía aquí en la tierra,
como un hijo a su padre, no se la ha
negado en el cielo; al contrario, la ha
colmado y consumado».



San Bernardino de Siena (siglo XV).
Sermón 2, sobre San José, 7. 16. 27-30.

* * *

«Tomé por abogado y señor al
glorioso San José y encomendéme
mucho a él. Vi claro que así de esta
necesidad como de otras mayores de
honra y pérdida de alma este padre y
señor mío me sacó con más bien que
yo le sabía pedir. No me acuerdo
hasta ahora haberle suplicado cosa
que la haya dejado de hacer. Es cosa
que espanta las grandes mercedes
que me ha hecho Dios por medio de
este bienaventurado Santo, de los
peligros que me ha librado, así de
cuerpo como de alma; que a otros
santos parece les dio el Señor gracia
para socorrer en una necesidad, a
este glorioso Santo tengo experiencia
que socorre en todas y que quiere el
Señor darnos a entender que así
como le fue sujeto en la tierra —que
como tenía el nombre de padre,



siendo ayo, le podía mandar—, así en
el cielo hace cuanto le pide».

«Querría yo persuadir a todos fuesen
devotos de este glorioso Santo, por la
gran experiencia que tengo de los
bienes que alcanza de Dios. No he
conocido persona que de veras le sea
devota y haga particulares servicios,
que no la vea más aprovechada en la
virtud; porque aprovecha en gran
manera a las almas que a él se
encomiendan. Paréceme ha algunos
años que cada año en su día le pido
una cosa, y siempre la veo cumplida.
Si va algo torcida la petición, él la
endereza para más bien mío».

«Si fuera persona que tuviera
autoridad de escribir, de buena gana
me alargara en decir muy por
menudo las mercedes que ha hecho
este glorioso Santo a mí y a otras
personas; mas por no hacer más de
lo que me mandaron, en muchas
cosas seré corta más de lo que



quisiera, en otras más larga que era
menester; en fin, como quien en todo
lo bueno tiene poca discreción. Sólo
pido por amor de Dios que lo pruebe
quien no me creyere, y verá por
experiencia el gran bien que es
encomendarse a este glorioso
Patriarca y tenerle devoción. En
especial, personas de oración
siempre le habían de ser aficionadas;
que no sé cómo se puede pensar en
la Reina de los ángeles en el tiempo
que tanto pasó con el Niño Jesús, que
no den gracias a San José por lo bien
que les ayudó en ellos. Quien no
hallare maestro que le enseñe
oración, tome este glorioso Santo por
maestro y no errará en el camino».

Santa Teresa de Jesús (siglo XVI). 
Libro de su vida , cap. 6, nn. 6-8.

***

«No estoy de acuerdo con la forma
clásica de representar a San José
como un hombre anciano, aunque se



haya hecho con la buena intención
de destacar la perpetua virginidad de
María. Yo me lo imagino joven,
fuerte, quizá con algunos años más
que Nuestra Señora, pero en la
plenitud de la edad y de la energía
humana».

«Para vivir la virtud de la castidad,
no hay que esperar a ser viejo o a
carecer de vigor. La pureza nace del
amor y, para el amor limpio, no son
obstáculos la robustez y la alegría de
la juventud. Joven era el corazón y el
cuerpo de San José cuando contrajo
matrimonio con María, cuando supo
del misterio de su Maternidad divina,
cuando vivió junto a Ella respetando
la integridad que Dios quería legar al
mundo, como una señal más de su
venida entre las criaturas. Quien no
sea capaz de entender un amor así,
sabe muy poco de lo que es el
verdadero amor, y desconoce por
entero el sentido cristiano de la
castidad».



San Josemaría Escrivá de Balaguer
(siglo XX). Es Cristo que pasa , n. 40.

* * *

LA VOZ DE LOS POETAS

Pretendiendo la mano de María

los mozos de su tribu, al bendecido

templo llevan sus báculos un día,

mas sólo el de Joséf ha florecido.

A tiempo en que bajando una paloma

de Salomón al vástago fecundo

decir parece: —Para nido toma

aquesta rama el Redentor del
mundo.

Iniciada María en el misterio,

fía a Joséf el virginal tesoro,

y del Real Profeta en el salterio



las hijas de Israel cantan a coro.

Siete auroras después, al maridaje

volaron sus angélicos amores,

bajo un dosel de trémulo follaje

que da a esparcir al céfiro sus flores.

El serafín saluda a los Esposos

entre aligeras aves confundido;

y con rosados labios olorosos

la flor sus pies adora y su vestido.

Entre luces y rosas y doncellas

se encamina al altar resplandeciente,

mirándola celosas las estrellas

que ya quisieran coronar su frente.

El ángel del amor y la inocencia

los cubre de sus alas con el velo;



el que recoge su divina esencia,

nunca tan pura la ha subido al cielo.

Joséf, que no osa levantar la vista

al sol de sus ensueños, en su
hermoso

dedo pone un anillo de amatista,

y la Virgen de Sión sigue a su esposo.

Jacinto Verdaguer (siglo XIX). Flors de
Maria (Traducción al castellano en
"Vida de San José", de José Ildefonso
Gatell)

J. A. Loarte

J. A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/vie-de-marie-iv-le-mariage-avec-joseph/


opusdei.org/fr-lu/article/vie-de-marie-
iv-le-mariage-avec-joseph/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/vie-de-marie-iv-le-mariage-avec-joseph/
https://opusdei.org/fr-lu/article/vie-de-marie-iv-le-mariage-avec-joseph/

	Vie de Marie (IV) : les fiançailles avec Joseph

