
opusdei.org

Va et toi aussi fais de
même (V) : des
enfants
reconnaissants

La relation avec Dieu, avec le
prochain et avec la terre sont
les trois relations humaines
fondamentales proposées par
les récits de la Genèse sur la
création. L’Église invite donc les
chrétiens à façonner les réalités
sociales, à prendre soin de la
création et à promouvoir le
bien commun.

26/07/2024



Le design créateur

Le début du livre de la Genèse
souligne le pouvoir universel et
illimité de Dieu, car lui seul a la
domination absolue sur toutes choses
et l’exerce pour faire naître la vie.
Dans le contexte de la création, Dieu
confie au premier couple humain,
créé à son image et à sa
ressemblance, la tâche de soumettre
la terre et de dominer tout ce qui vit
(cf. Gn 1, 26-29). Le mot hébreu «
image » utilisé dans le texte signifie
statue, sculpture ou représentation,
et se réfère également aux images
des dieux qui présidaient aux
temples (cf. Ez 7, 20 ; 16,17 ; 2 R 11,18
; Nb 33, 52). Ainsi, tout comme les
rois de l’époque érigeaient des
images d’eux-mêmes pour marquer
leur domination sur les terres
lointaines, Adam a été placé sur terre
comme une image de Dieu et un
représentant de sa souveraineté.



Dans le second récit, Adam est
chargé de nommer les animaux.
Nommer quelque chose implique de
soumettre l’objet nommé à un ordre
qui détermine, en quelque sorte, la
place qu’il doit occuper dans le
monde. Adam participe à l’autorité
divine et a été désigné comme
représentant de Dieu sur terre,
gouvernant au nom du souverain
divin. Dieu, à son tour, accepte les
noms donnés par Adam aux
créatures. L’homme exerce donc une
domination sur la création, et
l’exercice de cette domination
signifie que le destin du cosmos est
lié à la liberté humaine, selon le
même dessein créateur.

Le recit de la création et le fait que la
domination de l’homme dépende de
la domination de Dieu et y participe
peuvent sembler une réalité quelque
peu lointaine qui n’a pas d’influence
pratique sur la vie quotidienne du
chrétien. Cependant, « dans le Credo



d’Israël, affirmer que Dieu est
Créateur n’est pas seulement
exprimer une conviction théorique,
mais aussi saisir l’horizon originel de
l’action gratuite et miséricordieuse
du Seigneur en faveur de l’homme. Il
donne en effet gratuitement l’être et
la vie à tout ce qui existe" » [1[i]]. Le
principe de la création divine de
toutes choses, manifesté à maintes
reprises dans la Sainte Écriture — en
particulier dans le livre de la Genèse
— nous donne une clé pour
comprendre la réalité et agir en
conséquence : la gratitude qui naît de
la gratuité de l’amour de Dieu.

« Je te remercie, Père »

La gratitude consiste en une
disposition adéquate de la volonté à
reconnaître et à rendre le bien reçu.
Elle implique non seulement des
sentiments d’appréciation ou de
reconnaissance, mais aussi une
réponse pratique, qui se traduit par



des mots ou des actes qui
l’expriment. La gratitude implique
donc un regard capable de
reconnaître le bienfait reçu et, en
même temps, conduit à une action
cohérente avec cette conviction.

Dans l’Évangile, nous trouvons
souvent des références à tant de
personnes qui ont eu des bontés pour
Jésus, depuis celles qui ont pris soin
de sa famille à Bethléem (les bergers,
les mages), jusqu’à celles qui ont
rendu le Calvaire et la Croix un peu
plus supportables (Simon de Cyrène,
le bon larron, Joseph et Nicodème,
les femmes qui accompagnaient
Marie…). Des personnes qui
recevaient un regard, un sourire ou
une parole reconnaissante de la part
de Jésus.

Dans l’Évangile, le « merci » de Jésus
qui résonne le plus fort est celui qu’il
adresse à son Père : « Père, Seigneur
du ciel et de la terre : je proclame ta



louange : ce que tu as caché aux
sages et aux savants, tu l’as révélé
aux tout-petits » (Mt 11, 25). « Ces
choses », la sagesse de Dieu que Jésus
nous enseigne, est, comme la
création, une connaissance de Dieu
et du monde accessible à tous. C’est
un langage plus facile à comprendre
pour les « tout-petits », ceux qui
regardent le monde avec simplicité
et sans préjugés, et qui sont
conscients d’avoir tout reçu.

Un regard et un cœur
reconnaissants

Comme le rappelle le Compendium
de la doctrine sociale de l’Église, «
l’attitude qui doit caractériser le
regard de l’homme sur la création est
essentiellement une attitude de
gratitude et de reconnaissance : le
monde, en effet, est orienté vers le
mystère de Dieu qui l’a créé et qui le
soutient [...]. Le monde se présente
au regard de l’homme comme



l’empreinte de Dieu, le lieu où se
révèle sa puissance créatrice,
providentielle et rédemptrice
» [2[ii]].

À partir de sa foi dans la création et
de son regard reconnaissant, le
chrétien est appelé à modeler ses
actions en fonction de l’acceptation
reconnaissante des dons divins. Dans
l’exercice de sa liberté, l’homme peut
opter pour une attitude de pouvoir
autonome, excluant la domination
divine, ou, au contraire, choisir
d’apprécier la réalité comme un don,
renforçant ainsi sa dépendance
adoratrice à l’égard de Dieu. Dans le
premier cas, les choses créées sont
considérées comme des objets à
manipuler et à posséder
arbitrairement, alors que dans le
second cas, elles sont traitées comme
des dons et sont donc reçues,
admirées, comprises, appréciées,
partagées et, surtout, renvoyées à
Dieu, d’où elles proviennent. Toute



décision humaine, aussi concrète ou
insignifiante qu’elle puisse paraître,
implique en fin de compte
l’acceptation ou le rejet
reconnaissant des dons de Dieu.

De nombreux exemples quotidiens
nous viennent peut-être à l’esprit : la
célébration d’une occasion spéciale
avec la famille et les amis, une
réussite dans notre vie
professionnelle, l’opportunité d’une
nouvelle expérience, le plaisir de
partager un talent… En fait, les dons
divins, au sens large, comprennent
toute la réalité que nous avons reçue,
y compris l’univers matériel et notre
relation avec les autres.

L’accueil reconnaissant de ces dons
se manifeste de façon singulière dans
l’accueil et l’acceptation de l’autre
comme don : « Créée à l’image et à la
ressemblance de Dieu (cf. Gn 1, 26),
constituée dans l’univers visible pour
vivre en société (cf. Gn 2, 20.23) et



pour dominer la terre (cf. Gn 1,
26.28-30), la personne humaine est
appelée dès le début à la vie sociale :
Dieu n’a pas créé l’homme comme un
“être solitaire”, mais l’a voulu comme
un “être social”. La vie sociale n’est
donc pas extérieure à l’homme, qui
ne peut grandir et réaliser sa
vocation qu’en relation avec les
autres » [3[iii]]. La conséquence de
l’acceptation reconnaissante de
l’autre est l’attention aux autres, qui
implique le souci et la construction
du bien commun.

Accueillir l’autre comme un don :
une invitation au bien commun

Le pape François rappelle que
l’écologie intégrale — un concept
étroitement lié à la sauvegarde de la
création, comprise non seulement
comme la nature, mais aussi dans sa
dimension humaine et sociale — est
inséparable de la notion de bien
commun, dans la mesure où ce



principe joue un rôle central et
unificateur dans l’éthique sociale.
Notre engagement à préserver et à
prendre soin de la création sera
d’autant plus authentique qu’il sera
orienté vers la promotion du bien
commun, entendu comme «
l’ensemble des conditions de la vie
sociale qui permettent aux
associations et à chacun de leurs
membres d’atteindre plus
complètement et plus facilement leur
propre perfection » [4[iv]], c’est-à-
dire le développement humain
intégral et durable.

Lorsque nous rencontrons les
problèmes des autres ou de la
communauté dans laquelle nous
vivons, nous devons, en tant que
chrétiens, nous sentir concernés
pour aller à leur rencontre : c’est
alors que nous sommes appelés à
répondre avec la responsabilité et la
générosité de celui qui cherche
effectivement le bien de tous les



hommes. L’idéal du bien commun —
qui n’est pas quelque chose
d’abstrait, mais qui a un contenu très
concret — se présente alors comme
un appel à tous les membres de la
société à travailler ensemble selon
leurs propres capacités et à dépasser
leurs intérêts particuliers. Il s’agit de
ne pas se laisser guider
exclusivement par ses propres
intérêts, mais de viser un horizon
éclairé par la charité, qui s’exprime
dans l’ouverture aux autres et dans
la capacité d’harmoniser les
différents aspects, familiaux, sociaux,
politiques, culturels, techniques, etc.

À la base de cette perspective, il y a la
conscience de l’infinie dignité de
toute personne humaine, au-delà de
toute circonstance et dans tout état
ou situation ; et que, pour cette
raison, l’ordre des choses doit être
subordonné à l’ordre des personnes
et non l’inverse, comme le Seigneur
lui-même l’a laissé entendre en



disant que le sabbat a été fait pour
l’homme et non l’homme pour le
sabbat (cf. Mc 2, 27). Cet ordre, fondé
sur la vérité et animé par la charité,
dessine l’objectif premier du bien
commun : une société qui se veut au
service de l’homme à tous les
niveaux.

L’une des manifestations de ce défi
peut être trouvée, par exemple, dans
l’impact de la technologie. Nous ne
pouvons ignorer les signes des
temps, où les relations sociales sont
devenues plus complexes en raison
de la facilité et de la rapidité des
communications, des transports et de
tant d’autres moyens technologiques
qui introduisent de nouveaux styles
de vie et de nouvelles formes
d’association interpersonnelle. Ces
moyens s’accompagnent d’une
certaine ambiguïté, dans la mesure
où le progrès s’accompagne
généralement de la possibilité de
risques pour la dignité et le



développement de l’homme. L’impact
des innovations peut conduire aussi
bien à des initiatives de solidarité
qu’au drame du conflit et de la
division, selon la position adoptée ; à
la reconnexion avec les personnes ou
à une relation plus superficielle avec
elles ; à l’apprentissage ou à la
dépendance ; à l’exploitation de
l’individu ou à de nouvelles
possibilités de développement…
Accueillir la création signifie ici
préserver le respect de la personne
en tant que telle, dans la finalité et
dans les moyens, et être guidé par
des principes éthiques de non-
efficacité.

Construire le bien commun en
communion

Il est nécessaire que chacun de nous
assume sa part du bien commun,
c’est-à-dire qu’il apporte ce qu’il est
appelé à faire dans ce monde, ce que
lui seul peut offrir, car personne ne



peut le remplacer dans cette tâche.
Cette attitude va à l’encontre d’une
posture passive, d’une indifférence
confortable ou d’un individualisme
enfermé dans la recherche de son
propre bien-être, car elle implique
un engagement continu et une
complication de la vie pour
collaborer à la formation d’un climat
de communion. « Car c’est une chose
de se sentir obligé de vivre ensemble,
et c’en est une autre d’apprécier la
richesse et la beauté des germes de
vie commune à rechercher et à
cultiver ensemble » [5[v]].

Dans son aspect dynamique, le bien
commun se réalise dans les activités
ordinaires de chaque citoyen. En
effet, les conditions sociales sont
établies par les relations
personnelles et le travail, qui
peuvent contribuer ou nuire à un
ordre social, juridique et de service
sain (coïncidant souvent avec les
droits de l’homme fondamentaux,



tels que l’alimentation, le logement,
le transport…). À cette fin, il est
essentiel d’accomplir nos tâches
quotidiennes avec excellence, en les
menant à bien avec compétence et
passion. Comment pouvons-nous y
parvenir ? En nous informant et en
développant une conscience plus
profonde de la réalité qui nous
entoure, sans tomber dans le piège
de la résignation sous prétexte que
nos actions n’ont pas de
répercussions. Le Christ lui-même
met à la mesure de son jugement les
petites actions (nourrir, abreuver,
vêtir…) faites aux petites gens (mes
frères et sœurs les plus petits) (cf. Mt
25, 31-46).

D’autre part, le magistère de l’Église
a toujours réitéré l’appel aux
chrétiens à participer et à prendre
des responsabilités dans la vie
publique. La prise de conscience que
nous avons besoin d’une
communauté plus large devrait nous



conduire à unir nos forces pour
mieux promouvoir le bien commun
en communion avec les autres. En ce
sens, Jésus nous donne l’exemple du
bon Samaritain (cf. Lc 10, 25-37) qui,
par son action, nous a fait prendre
conscience que « l’existence de
chacun de nous est liée à celle des
autres : la vie n’est pas un temps qui
passe, mais un temps de rencontre
» [6[vi]].

De l’ensemble de ces aspects émerge
ce que l’on peut appeler la dimension
intrinsèque du bien commun, qui
consiste fondamentalement à bien
vivre en communauté. En d’autres
termes, il ne suffit pas de faire du
bien aux autres, il faut vouloir faire
du bien avec les autres. La solidarité
va au-delà de la responsabilité
personnelle dans une entreprise
particulière : elle conduit au désir
d’être avec les autres et de travailler
avec eux pour les aider à atteindre
leurs objectifs. La force de cette



perspective réside dans la prise de
conscience que le bien commun n’est
pas seulement une question de
conditions, qui ne sont qu’externes,
mais que c’est sur cette base et à
travers les relations que se construit
le bien individuel et social.

La somme de beaucoup de petites
choses

Le simple fait d’être conscient d’être
ensemble est en soi un bien, dans la
mesure où il apporte la sécurité d’un
environnement dans lequel les
insuffisances et les erreurs
personnelles trouvent un soutien et
une aide pour les surmonter.
Lorsqu’une communauté se
rassemble face à une catastrophe
naturelle, par exemple, pour aider à
sauver des personnes et leur
environnement, malgré la douleur, la
souffrance ou la fatigue, il y a une
plénitude intérieure d’avoir fait le
bien ensemble et une profonde



gratitude partagée. Le défi consiste à
atteindre la même intensité au
quotidien.

Nous en avons probablement fait
l’expérience, mais il n’est pas
toujours facile de garder à l’esprit le
bien que les autres nous apportent :
nous avons peut-être tendance à
nous débrouiller seuls, à demander
une faveur, ou à la faire, en gardant
toujours à l’esprit ce qui est dû et ce
qui n’est pas dû.

Aller vers le bien commun
intrinsèque, en revanche, exige une
formation qui nous permette
d’entrer dans la logique de la gratuité
des relations, de la miséricorde et de
la communion. « Nous jouissons d’un
espace de coresponsabilité capable
d’initier et de générer de nouveaux
processus et transformations.
Prenons une part active à la
réhabilitation et au soulagement des
sociétés blessées. Aujourd’hui, nous



avons une grande opportunité de
manifester notre essence fraternelle,
d’être d’autres bons samaritains qui
supportent la douleur des échecs, au
lieu d’accentuer la haine et le
ressentiment. Comme le voyageur
occasionnel de notre histoire, il ne
manque que le désir libre, pur et
simple de vouloir être un peuple,
d’être constant et infatigable dans le
travail d’inclusion, d’intégration, de
relèvement de ceux qui sont tombés
[...]. Nourrissons le bien et mettons-
nous au service du bien » [7[vii]].

Ainsi, la gratuité et la gratitude vont
de pair : elles guident notre relation
avec les autres, en la fondant sur
notre relation avec Dieu. Une
relation d’enfants reconnaissants et
responsables.

* * *

Le livre de la Genèse révèle que
l’homme est appelé à être le gardien
et le protagoniste de la création,



exerçant une souveraineté partagée
parce qu’il l’a reçue de Dieu, le seul
souverain. En effet, nous avons tout
reçu de lui et nous ne le
remercierons jamais assez.
Cependant, ce qui est entre nos
mains n’est pas rien : par une
attitude d’acceptation reconnaissante
des dons divins, nous sommes
appelés à les reconnaître comme tels
et à prendre soin de la création, à la
développer et à l’enrichir. Cette
attitude de gratitude s’étend à
l’acceptation de l’autre comme un
don et se traduit par la participation
et la responsabilité de chacun dans la
construction du bien commun, que
ce soit dans les relations
quotidiennes ou dans l’action
publique, et surtout en faisant le bien
avec les autres. C’est ainsi que
l’homme actualise et réalise sa
condition d’être social, en faisant
briller les liens de la fraternité tout
en contribuant à l’épanouissement
des autres.



[i] Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n° 26.

[ii] Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n° 487.

[iii] Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n° 149.

[iv] Compendium de la doctrine
sociale de l’Église, n° 164.

[v] Pape François, Humana
communitas, n° 6.

[vi] Pape François, Message vidéo à
TED 2017 à Vancouver (26 avril
2017) : L’Osservatore Romano (27
avril 2017), p. 7.

[vii] Pape François, Fratelli tutti, n°
77.

Letícia Braga et Vitória Volpato



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/va-et-toi-aussi-
fais-de-meme-v-des-enfants-
reconnaissants/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-v-des-enfants-reconnaissants/
https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-v-des-enfants-reconnaissants/
https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-v-des-enfants-reconnaissants/
https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-toi-aussi-fais-de-meme-v-des-enfants-reconnaissants/

	Va et toi aussi fais de même (V) : des enfants reconnaissants

