
opusdei.org

"Va et fais de
même" : la loi de
Dieu et la
miséricorde

Qui est mon prochain ? Le
Seigneur répond à cette
question d'un docteur de la loi
avec la parabole du Bon
Samaritain. Il ouvre ainsi
devant lui, et devant nous,
l’horizon des béatitudes, qui
montrent la profondeur de la
loi de Dieu. Nouvel éditorial sur
la miséricorde.

14/10/2019



Un docteur de la Loi s'approche un
jour du Seigneur pour Lui demander
ce qu'il doit faire pour obtenir la vie
éternelle. En fait, il veut mettre à
l'épreuve l'orthodoxie de ce rabbin
de Nazareth, dont, apparemment, il
ne sait pas trop quoi penser[1]. Mais
le Seigneur n'éprouve pas de gêne ; Il
accepte le dialogue et lui renvoie la
question : « Qu'est-ce qui est écrit
dans la Loi ? Qu'y lis-tu ? »[2]. Le
docteur répond par quelques mots
du Shema Israel, Ecoute Israël, que
tout israélite apprenait dès
l'enfance : «Tu aimeras le Seigneur
ton Dieu de tout ton cœur, de toute
ton âme, de toute ta force et de de
tout ton esprit»[3] ; et il ajoute,
empruntant au livre du Lévitique : «
et ton prochain comme toi-même
»[4]. Dans ces deux formules, toute la
loi et les prophètes se trouvent
réunis[5], de telle sorte que le
Seigneur dit : « Tu as bien répondu :
fais ceci et tu vivras »[6]. Le docteur
ne s'attendait pas à ce que sa



question soit résolue avec cette
simplicité désarmante. « Voulant se
justifier »[7], il insiste alors avec une
autre question : « Et qui est mon
prochain ? »[8]. Le Seigneur, qui veut
gagner la confiance de son
interlocuteur, n’abandonne pas. Il
parle à son cœur, et par lui aux
hommes et aux femmes de tous les
temps, avec son langage à la fois
naturel et solennel : c'est la parabole
du bon samaritain.

Dans le pauvre homme assailli sur le
chemin allant de Jérusalem à Jéricho,
les Pères de l'Église ont vu Adam et
avec lui l'humanité maltraitée par
son propre péché, par notre propre
péché.

Dans le Bon Samaritain, ils ont
reconnu Jésus, qui vient avec
patience pour nous guérir, après que
se soient éclipsés ceux qui, en réalité,
n’étaient pas capables d’apporter le
salut au monde. Lui, au contraire, le



peut et le veut. Une ancienne et
vénérable homélie imagine ainsi sa
rencontre avec Adam - qui est aussi
une rencontre avec chacun de nous –
lors de sa descente aux enfers: « Je
suis ton Dieu ; pour toi et pour tous
ceux qui doivent naître de toi, Je me
suis fait ton fils ; et maintenant Je te
dis que j'ai le pouvoir d'annoncer à
ceux qui sont enchaînés : « Sortez »,
et à ceux qui sont dans les ténèbres: «
Allez vers la lumière », et à ceux qui
dorment : « Levez-vous » »[9]. Avec
Jésus, les chrétiens, ceux qu'Il a oints,
sont appelés à porter son salut - à
être de bons Samaritains. Comme
leur Seigneur, ils doivent eux aussi
panser les plaies des hommes et y
verser de l'huile et du vin[10] : ils
doivent être de bons aubergistes
jusqu'au retour du Samaritain. «
Cette hôtellerie n'est-elle pas l'Église ?
Elle est aujourd'hui une hôtellerie,
parce que notre vie n'est qu'un
passage ; elle sera une demeure, une
demeure d'où nous ne sortirons plus,



lorsque parfaitement guéris nous
serons parvenus au royaume des
Cieux. En attendant soyons heureux
d'être soignés dans l'hôtellerie »[11].

Voilà l'horizon que le Seigneur veut
ouvrir au docteur de la Loi, et avec
lui à tous les chrétiens et à tous les
hommes. Il ne blâme pas son
étroitesse : Il le fait penser d'abord, et
puis rêver : «Eh bien, va (...), et fais
de même»[12]. Comme c'est souvent
le cas dans les Évangiles, il est bon de
ne pas passer trop rapidement sur la
concision de l'histoire. La réponse à
la question de Jésus -sur qui était son
prochain - semble certainement aller
de soi : « Celui qui a pitié de lui »[13].
Ce qui n’est pas évident, en échange,
c’est pourquoi le Seigneur pose cette
question, qui renverse la
problématique du docteur de la Loi :
« Jésus retourne la perspective : il ne
s’agit pas de reconnaître l’autre
comme mon semblable, mais d’être
capable de me rendre semblable à



l'autre »[14]. Face à une attitude
étroite, qui délimite le champ
d'action pour faire le bien - en se
demandant, par exemple, si les
autres appartiennent à mon groupe,
ou s'ils vont me rendre la faveur par
la suite-, le Seigneur répond en
invitant à plus de hauteur de vue, à
devenir son prochain.

Le mot prochain passe ainsi, de la
façon de qualifier un type de
personnes qui mériteraient mon
attention, à celle de signifier une
qualité de cœur. Pédagogie de Dieu,
qui transforme la question : à qui
faire le bien ? Et donc la transfigure:
ce qui faisait l'objet de discussions et
de casuistique dans les écoles
rabbiniques - où était la limite,
jusqu'où devais-je compatir pour les
autres - devient un défi audacieux.
Le chrétien, disait Saint Jean-Paul II,
« ne se demande pas qui il doit
aimer, car se demander « qui est
mon prochain ? » implique déjà de



fixer des limites et des conditions (...)
La question légitime n'est pas « qui
est mon prochain ? », mais « de qui
dois je me faire le prochain ? » Et la
réponse est : « Toute personne qui
souffre d'un besoin, même si elle
m'est inconnue, devient pour moi un
prochain, que je dois aider ». »[15].
C'est l ’"art de l’accompagnement" 
[16], cette expression du pape
François qui nous rappelle notre
vocation d'être aux côtés de notre
prochain, des "îlots de miséricorde
au milieu d'une mer
d'indifférence"[17].

Le chemin vers la plénitude de la
Loi.

On pourrait dire que ce dialogue
avec le docteur de la Loi résume le
chemin qui va des enseignements
moraux de l'Ancien Testament à la
plénitude de la vie morale dans le
Christ. C'est que, comme le rappelle
saint Paul, la loi du peuple élu est



bonne et sainte[18], mais pas
définitive. Avant tout, elle était
destinée à préparer les cœurs à la
venue de notre Seigneur.

La question du pharisien – « Quel est
le plus grand commandement de la
loi ? »[19] - semble être le signe d'un
certain épuisement devant la
multitude de préceptes qui, avec une
vision légaliste, avaient été introduits
dans la vie religieuse d'Israël. À un
autre moment, Jésus-Christ se plaint
des docteurs de la loi « parce que
vous chargez les hommes de
fardeaux difficiles à porter, et vous-
mêmes vous n'y touchez pas d'un
seul de vos doigts »[20] . Et parfois
pire : les traditions humaines
finissaient par être une excuse pour
ne pas se soumettre à un
commandement divin: ainsi, le
Seigneur dénonçait l'attitude de ceux
qui s'abritaient derrière les offrandes
au Temple pour ne pas aider leurs
parents[21].



Jésus-Christ souligne donc ce qui est
fondamental : l'Amour de Dieu et du
prochain. De cette façon, ce qu’Il dit
de Lui-même s’accomplit : il n’est pas
venu « pour abolir la loi ou les
prophètes ; Je ne suis pas venu pour
les abolir, mais pour les accomplir
»[22]. L’alliance que Dieu avait
célébrée avec son peuple incluait
certaines prescriptions qui n’avaient
pas pour intention originale
d’imposer des charges, mais au
contraire de le guider sur des
chemins de liberté: «Vois, J'ai mis
aujourd’hui devant toi la vie et le
bien, la mort et le mal, en te
prescrivant aujourd'hui (…)
d'observer [les] commandements [de
Yahweh] ton Dieu (...), afin que tu
vives et que tu te multiplies et que
Yahweh ton Dieu te bénisse dans le
pays où tu vas entrer pour le
posséder. »[23].

La terre promise aux Hébreux est
une image de la terre intérieure où



les hommes et les femmes de tous les
temps peuvent entrer, s’ils vivent
dans leur vrai sens les
commandements du Seigneur. C’est
une porte pour atteindre la
communion avec Dieu, car hors
d'elle tout autre terre est
inhospitalière : « Ce qui est
nécessaire pour atteindre le
bonheur, ce n'est pas une vie facile,
mais un cœur plein d'amour »[24].

Si les préceptes rituels et légaux du
peuple d'Israël ont cessé avec la
venue de Jésus-Christ, les Dix
commandements, également appelés
le Décalogue, sont pérennes: ils
rassemblent les principes
fondamentaux pour pouvoir aimer
Dieu - en Le plaçant au-dessus de
tout, en respectant son Saint Nom ,
en Lui consacrant les jours de fête -
comme le font les chrétiens le
dimanche - et pour aimer les autres -
en promouvant l’amour et le respect
pour les parents, en protégeant la



vie, la pureté de cœur, etc…. -
Combien de générations d’Israélites
ont-elles médité sur la vérité et la
sollicitude paternelle que ces dix
paroles impliquent ! « J'ai tes
enseignements pour toujours en
héritage car ils sont la joie de mon
cœur »[25], signe de la miséricorde
divine qui ne veut pas que nous nous
perdions, qui veut que nous ayons
une vie bien remplie. Le monde peut
parfois se rebeller contre les
commandements, comme s'il
s'agissait d'impositions dépassées,
typiques d'une phase enfantine de
l’humanité ; mais les exemples de la
façon dont les sociétés et les
personnes se désagrègent quand ils
pensent pouvoir les ignorer ne
manquent pas. Les dix paroles du
Seigneur sont les constantes de
l'univers intérieur de l'homme. S'ils
s'altèrent, son cœur se défigure.

Afin que vous soyez fils de votre
Père



Le Décalogue est comme englobé
dans la nouvelle loi que Jésus-Christ
a établie en nous sauvant par sa vie
donnée sur la Croix. Cette Loi
Nouvelle est la grâce du Saint-Esprit
donnée par la foi dans le Christ[26] .
Nous n’avons donc plus seulement
un horizon moral auquel aspirer : il
s’agit de vivre en Jésus, de devenir de
plus en plus semblable à Lui, en
laissant le Saint-Esprit nous
transformer pour accomplir ainsi ses
commandements.

Comment être plus semblables à
Jésus-Christ ? Où pouvons-nous voir
sa façon d’être ? Le Catéchisme dit
que « les béatitudes dépeignent le
visage de Jésus-Christ et en décrivent
la charité »[27]. Dans les
enseignements que contiennent les
évangiles, nous voyons le portrait de
Notre-Seigneur, son visage qui révèle
l'amour compatissant du Père pour
tous les hommes. Ceux-ci
rassemblent les promesses faites au



peuple élu, mais les perfectionnent
en les ordonnant non seulement à la
possession de la terre, mais
également à celle du royaume des
cieux[28].

Dans l’Évangile de Matthieu, les
quatre premières béatitudes font
référence à une attitude ou à une
manière d’être qui se centre sur les
paroles de Jésus[29]: « Heureux les
pauvres d’esprit », «ceux qui
pleurent», « les doux », « ceux qui ont
faim et soif de justice ». Elles nous
invitent à faire totalement confiance
à Dieu et non à nos ressources
humaines, à affronter la souffrance
avec un sens chrétien, à être patients
chaque jour. À ces Béatitudes
s'ajoutent d'autres qui mettent
l'accent sur l'action : « Heureux les
miséricordieux », « les cœurs purs »,
« les épris de paix » et d'autres
encore qui préviennent que pour
suivre Jésus nous devons subir
certaines contradictions[30], toujours



avec joie, car « le bonheur du Ciel est
pour ceux qui savent être heureux
sur la terre »[31].

Les béatitudes manifestent
certainement la miséricorde de Dieu,
qui s'efforce de donner une joie
illimitée à ceux qui Le suivent : «
Réjouissez-vous et soyez dans
l'allégresse, car votre récompense
sera grande dans les Cieux »[32]. Ils
ne constituent toutefois pas un
ensemble d'aphorismes permettant
d'imaginer un monde utopique
meilleur que quelqu'un se chargera
de rendre possible ou de se consoler
faussement face aux difficultés du
moment. Les Béatitudes sont bien
des appels exigeants de Dieu au cœur
de chaque homme, qui le poussent à
s'engager à travailler pour le bien et
la justice déjà sur cette terre.

Considérer fréquemment les
béatitudes, peut-être dans la prière
personnelle, aide à savoir comment



les appliquer dans la vie
quotidienne. Par exemple, la douceur
se concrétise à maintes reprises dans
« le sourire aimable pour qui t’agace ;
ce silence devant l’accusation
injuste ; une conversation
bienveillante avec les « raseurs » et
les importuns ; le fait de passer,
chaque jour, sur les détails ennuyeux
et impertinents de ton entourage…
»[33].

Dans le même temps, ceux qui
cherchent à vivre selon l'esprit des
béatitudes intègrent à leur
personnalité des attitudes et des
manières de juger les choses qui
facilitent l'accomplissement des
commandements. La pureté du cœur
permet de voir l'image de Dieu dans
chaque personne, en la considérant
comme quelqu'un digne de respect et
non comme un objet pour satisfaire
des désirs tordus. Être pacifiques
nous conduit à vivre en tant
qu'enfants de Dieu et à reconnaître



les autres comme ses enfants, en
suivant cette « voie excellente entre
toutes »[34] de la charité, qui «excuse
tout, croit tout, espère tout, supporte
tout»[35], transformant les griefs en
une occasion d’aimer et de prier
pour ceux qui font du mal[36]. En fin
de compte, façonner nos cœurs selon
les contours tracés par les béatitudes
réalise l’idéal que Jésus-Christ nous
propose : celui d’être
«miséricordieux comme ton Père
céleste est miséricordieux»[37]. Nous
devenons des porteurs de l’amour de
Dieu, nous apprenons à voir dans les
autres ce prochain qui a besoin de
notre aide ; nous sommes dans le
Christ ce bon Samaritain qui sait se
laisser guider par la miséricorde afin
d'accomplir pleinement la loi de la
charité. Notre cœur s'élargit alors,
comme s'est élargi celui de la Très
Sainte Vierge.

Carlos Ayxelá - Rodolfo Valdés



[1] Lc 10, 25.

[2] Lc 10, 26.

[3] Dt 6, 5.

[4] Lv 19, 18.

[5] Mt 22, 40.

[6] Lc 10, 28.

[7] Lc 10, 29.

[8] Lc 10, 29.

[9] Homélie sur le grand et saint
Sabbat (PG 43, 462).

[10] Lc 10, 34.

[11] Saint Augustin, Sermon 131, 6.

[12] Lc 10, 37.

[13] Lc 10, 37.



[14] François, Message, 24-I-2014

[15] Saint Jean Paul II, Message 2-
II1999

[16] François, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), n° 169.

[17] François, Message, 4-X-2014

[18] Rm 7, 12.

[19] Mt 22, 36.

[20] Lc 11, 46.

[21] Mt 15, 3-6.

[22] Mt 5, 17.

[23] Dt 30, 15-18.

[24] Saint Josémaria, Sillon, 795.

[25] Ps 119 (118), 111.

[26] Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologica, I-II, q. 106, a. 1, c. et ad 2,



cit. Dans Saint Jean Paul II, Enc.
Veritatis Splendor, 6-VIII-1993, n.24

[27] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n. 1717.

[28] Catéchisme de l’Eglise Catholique,
n. 1716.

[29] Mt 5, 3-12.

[30] Mt 5, 10-12.

[31] Saint Josémaria, Forge, n°1005

[32] Mt 5, 12.

[33] Saint Josémaria, Chemin, n°173

[34] 1 Co 12, 31.

[35] 1 Co 13, 7.

[36] Mt 5, 44-45.

[37] Lc 6, 36.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/va-et-fais-de-
meme-la-loi-de-dieu-et-la-misericorde/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-fais-de-meme-la-loi-de-dieu-et-la-misericorde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-fais-de-meme-la-loi-de-dieu-et-la-misericorde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/va-et-fais-de-meme-la-loi-de-dieu-et-la-misericorde/

	"Va et fais de même" : la loi de Dieu et la miséricorde

