
opusdei.org

Un chemin à travers
le monde

Dans le recueil de textes de
cette anthologie, à travers
l’exemple de saint Josémaria, le
lecteur peut découvrir une
culture concrète de sainteté et
engager ses pas sur ce nouveau
chemin pour chrétiens, grâce à
l’éclairage que jette saint
Josémaria sur ce que
Chesterton trouvait
«énigmatique» dans l’Évangile
et qui va lui permettre de lutter
pour être saint et apôtre au
cœur du monde moderne.



15/04/2010

Il est plus dur de trouver un chemin à
travers le monde que de le parcourir.
«Réponse à Papini» de Wallace
Stevens

Introduction générale

Ce fut en 1925 que l’écrivain anglais
G.K.Chesterton, dans son oeuvre
“L’homme éternel”, se concentra sur
ce qu’il appelait les “énigmes” de
l’Évangile. Et lorsqu’il contempla les
trente mystérieuses années de la «
vie cachée » de Jésus-Christ à
Nazareth, il fit cette remarque :

De tous ses silences, c’est celui qui
nous impressionne le plus par son
immensité et par son originalité. Or, il
ne s’agit pas d’une mise en scène pour
prouver quelque chose. D’ailleurs,
personne à ma connaissance n’a



essayé de prouver quoi que ce soit
avec cela. Ce n’est qu’un fait
impressionnant, réellement
impressionnant qui n’a rien à voir
avec la popularité des fables. (1)

L’auteur des aventures du détective
Père Brown, était loin de savoir que
très bientôt un jeune prêtre espagnol
de Barbastro, au nord est de
l’Espagne, allait découvrir le sens
profond de ces années tombées dans
l’oubli en y trouvant le tracé modèle
pour un chemin de sainteté dans
l’Église catholique.

En effet, juste trois ans après, en
1928, Josémaria Escriva, jeune prêtre
de 26 ans, perçut clairement quelle
allait être la tâche à laquelle il allait
consacrer sa vie : la recherche de la
sainteté au travail, dans la vie
ordinaire de tout un chacun, à
l’instar des années que Jésus-Christ
consacra à Nazareth à son métier de
charpentier. Au regard de ce prêtre,



ces années dont l’opacité avaient fait
une telle impression sur Chesterton ,
étaient pleines de leçons lumineuses:

Je suis épris de toute la vie du
Seigneur. Mais j’ai un faible
particulier pour ses trente années de
vie cachée à Bethléem, en Égypte et à
Nazareth. Cette longue période, dont
on parle à peine dans l’Évangile,
comparée à celle de sa vie publique,
peut paraître vide de sens à quelqu’un
qui ne la regarde qu’en surface. Et,
cependant, j’ai toujours dit que ce
silence des premières années de la vie
de Notre Seigneur est éloquent en lui-
même et recèle une splendide leçon
pour nous tous, les chrétiens. Ce
furent des années d’un travail intense
et de prière, des années où Jésus mena
une vie courante, comme la nôtre,
pour ainsi dire, qui était tout à la fois
divine et humaine. Dans le silence de
cet atelier méconnu, il fit tout à la
perfection tel qu’il le ferait par la suite
à la vue des foules. (2)



Cette nouvelle façon de chercher la
sainteté serait dite «Opus
Dei» (Œuvre de Dieu en latin) et se
répandrait de par le monde. En 2002,
ce jeune prêtre, dont nous vous
présentons l’anthologie de ses écrits,
est devenu saint Josémaria Escriva
dans le calendrier liturgique. Né à
Barbastro, dans la province
d’Aragon, le 9 janvier 1902, Escriva y
grandit, pour aller vivre, plus tard, à
Logroño, en 1915, avec ses parents,
lorsque l’entreprise de son père fit
faillite. Inspiré par les traces sur la
neige des pieds d’un carme déchaux,
le jeune Josémaria comprit que Dieu
voulait quelque chose de lui et pour
s’y préparer, il intégra le séminaire
local, où il poursuivit ses études qu’il
compléta à Saragosse où il obtint sa
licence en Droit Civil. (Par la suite, il
serait docteur en Droit Civil et en
Droit canonique)

En 1924, au décès de son père,
Escriva qui n’avait pas encore été



ordonné diacre, se trouva à la tête de
sa famille, responsable de sa mère,
de sa sœur et de son petit frère. Trois
de ses petites sœurs étaient mortes
quelques années auparavant. En
mars 1925, il fut ordonné prêtre et
après avoir travaillé pendant deux
ans au diocèse de Saragosse, il partit
à Madrid, avec sa famille, pour y
achever ses études de Droit. À cette
époque là, il fut l’aumônier d’une
organisation caritative, il avait un
travail intense dans les hôpitaux et
dans les quartiers pauvres où il
enseignait le catéchisme, confessait
et entourait les mourants. Ce faisant,
il demandait toujours au Seigneur de
lui faire voir sa Volonté : en ces
années, la clameur de Bartimée,
l’aveugle de l’Évangile, — Domine, ut
videam ! Seigneur, que je voie !—
était sa prière constante. Presque un
an après son arrivée à Madrid, le 2
octobre 1928, lorsqu’il était en
retraite spirituelle, il vit finalement
quelle était la tâche spirituelle que



Dieu lui confiait. Ce fut le tournant
décisif que prit sa vie. À partir de là,
la biographie de Josémaria Escriva
est inséparablement rattachée à
l’histoire de l’Opus Dei.

En entendant Escriva parler de
trouver Dieu dans les choses et les
affaires du monde séculier, le lecteur
peut se demander quel était « le
monde » qu’il avait à l’esprit ? Quel
était le monde qu’il connaissait ?

L’Opus Dei a vu le jour entre deux
grandes guerres, au coeur de
sombres événements et de
changements dramatiques, à la fin
des années 20. Des temps de
transition et de tourbillons, de
traditions délaissées et
redécouvertes. En 1928, l’année où
saint Josémaria fonda l’Opus Dei, ses
contemporains et compatriotes,
Salvador Dali et Luis Buñuel étaient
affairés à leur film surréaliste, le
Chien Andalou. Cette année-là, Sigrid



Undset, une romancière
norvégienne, convertie au
catholicisme, auteur de Christine,
fille de Lauvrans, reçut le prix Nobel
de littérature. Un autre écrivain
converti, lui aussi, achevait l’Adieu
aux armes. Evelyn Waugh, dans son
itinéraire de conversion au
catholicisme, publiait son roman
Grandeur et décadence.

Cette année-là, à Amsterdam, aux
Jeux Olympiques d’été, le monde
entier put admirer le nageur Johnny
Weissmuller, futur fameux Tarzan,
qui emporta deux médailles d’or.
Juste un an après la fondation de
l’Opus Dei, Maurice Ravel fut
récompensé à Paris pour son fameux
Boléro et, de l’autre côté de l’Océan,
le Mickey Mouse de Walt Disney était
à l’écran. L’année précédente,
Charles Lindbergh, avait fait, en
solitaire, le premier vol sur l’Océan,
Fritz Lang, directeur de cinéma, avait
créé son chef-d’oeuvre Métropolis et



le film d’Al Jolson, Le chanteur de
jazz, mit fin au cinéma muet en
proclamant : « Vous n’avez encore
rien entendu ».

Une année plus tard, l’effondrement
catastrophique du Marché provoqua
la Grande Dépression et en Italie, la
signature des Accords du Latran
délivra le pape de longues décennies
« d’otage du Vatican ». Dans la
péninsule ibérique, les tensions
politiques précipitèrent l’Espagne
dans une sanglante guerre civile qui
allait toucher saint Josémaria de
plein fouet.

Voilà, pour ainsi dire, le “monde” que
connaissait saint Josémaria qui était
loin de se trouver à l’écart de ces
faits contemporains qu’il vivait en
profondeur. Le journal qu’il tenait à
partir de 1930 révèle qu’il était un
lecteur assidu de la presse
quotidienne.



Qui plus est, il perçut que c’était
précisément ce monde là qui devait
faire une place à la contemplation
pour que chacun y trouve Dieu
personnellement. Dans notre
anthologie, au chapitre « Fils de Dieu
», on peut lire le récit que saint
Josémaria fit de la plus sublime
oraison dont il profita. L’événement
se produisit le 16 octobre 1931, pas
très longtemps après la fondation de
l’Opus Dei, dans les premières
années de la seconde république, en
Espagne. Et il faut souligner que cette
intense prière eut lieu, non pas dans
une église, ou au sommet d’une
montagne, mais bel et bien dans un
tramway, où saint Josémaria lisait
son journal. Il n’a jamais oublié ce
moment-là.

Ce qui nous frappe le plus cependant,
en ces premières années de l’Opus
Dei, c’est la foi de ce jeune fondateur.
Lorsqu’il mit au monde une nouvelle
institution, en cette période aux



passions politiques exacerbées, avec
une très grande audace et une très
forte insécurité sociale, économique
et culturelle, il fit face à de sérieux
obstacles. Comme il le disait
fréquemment, lorsqu’il commença
l’Opus Dei, il ne comptait que sur la
grâce de Dieu et sur un grand sens de
l’humour. Au début, il fut incompris.
La nouveauté de son message fit que
d’aucuns le traitent d’hérétique et de
fou.

Les vocations arrivaient au compte
goutte et certains de ces premiers
quittèrent l’Opus Dei, ou moururent
prématurément. Et ce fut alors que
se déclencha la guerre civile, en
1936. De ce fait, la poignée des
premiers fut dispersée de par toute
l’Espagne. La persécution religieuse
en zone républicaine, qui provoqua
la mort de milliers de prêtres et
d’une douzaine d’évêques, força
Escriva à se cacher au début de la
guerre. Plus tard, en 1937, il put



rejoindre la France, à travers les
Pyrénées, pour aller s’installer à
Burgos.

En 1939, à la fin de la guerre civile,
l’unique centre de l’Opus Dei avait
été bombardé et tout à fait détruit. À
37 ans, le fondateur reprit
pratiquement au point de départ le
travail interrompu par la guerre.
Malgré tout, les écrits de cette
période ne laissent percer le moindre
découragement, mais bien plutôt la
conviction inébranlable qu’il
s’agissait d’une œuvre de Dieu et non
pas la sienne. L’Opus Dei était appelé
à grandir et à se répandre en long, en
large et en travers dans le monde
entier. De ces années de guerre, il en
tira un fruit : son fameux ouvrage
Chemin, un recueil de 999 points de
réflexion et de prière, publié en 1939
et dont plus d’un million de copies
furent vendues à l’époque.



Dès la fin de la Seconde Guerre
Mondiale, saint Josémaria
emménagea à Rome et la Ville
Éternelle devint son foyer jusqu’à la
fin de sa vie. La foi dont il fit preuve
en Espagne, fut la sienne aussi à
Rome. Avant qu’elle ne fût
approuvée par le saint-siège et
qu’elle ne trouve sa place dans la
structure de l’Église, sa nouvelle
organisation eût à surmonter les plus
grandes difficultés canoniques et
juridiques. Dans ces années
d’expansion en Europe et en
Amérique, afin de guider l’Opus Dei
de par le monde sur cet itinéraire
juridique et apostolique, Escriva, qui
ne laissait pratiquement jamais voir
à Rome, s’appuya moins sur ses
propres talents que sur la force
efficace de sa prière silencieuse, sur
son travail serein et sur son sacrifice
personnel. À son arrivée à Rome, il
passa la première nuit dans un
appartement de la Place de la Citta
Leonina, — dans l’immeuble



qu’occuperait par la suite le cardinal
Ratzinger, futur pape Benoît XVI—,
assis au balcon d’où il voyait le
Vatican pour prier pour la personne
et les intentions du pape Pie XII.

La façon dont on réagissait à Rome,
dès qu’on avait à faire à l’Opus Dei,
était peu encourageante et les
premiers qui se sont entretenus avec
des personnes haut placées au saint-
siège, ont entendu qu’ils étaient
arrivés avec cent ans d’avance.
L’Opus Dei ne cadrait pas dans les
schémas de l’époque. L’Église n’était
pas prête pour une nouvelle vocation
des laïcs à la sainteté, au cœur du
bouillonnement quotidien de ce
monde.

Cependant, tout arriva plus vite
qu’on ne le prévoyait en 1940, car il
ne fallut pas attendre un siècle pour
que l’Opus Dei fût érigé en première
« prélature personnelle », en 1982,
par le pape Jean-Paul II. Une



nouvelle juridiction pastorale de
prêtres et de laïcs, sous l’autorité
d’un prélat, sans limites territoriales.
Et, bien avant un siècle, le fondateur
était devenu saint. Encore une ironie
de l’histoire.

Pour tout dire simplement, le
message de l’Opus Dei qui est, selon
son fondateur, aussi vieux que
l’Évangile et tout aussi nouveau que
l’Évangile suppose la redécouverte
d’un vieux sentier mais est rattaché
aux éléments les plus
caractéristiques de la modernité : la
valeur du travail humain, la
recherche du sens dans ce monde
sécularisé, la mise en valeur de
l’homme courant et de son existence
quotidienne.

C’est, en quelque sorte, la «
popularisation » de la sainteté, non
pas parce qu’elle est devenue plus
facile, ni plus tire-au-flanc, mais
parce qu’elle est proposée à chaque



chrétien baptisé. Le message de saint
Josémaria anticipe les propos de
Jean-Paul II sur la sainteté
chrétienne au début du troisième
millénaire.

Cet idéal de perfection ne doit pas
être mal compris, comme s’il n’était
fait que pour une existence
quotidienne réservée à quelques «
héros hors du commun » au niveau
de la sainteté. Les chemins de la
sainteté sont aussi nombreux que la
vocation personnelle de tout un
chacun.

Je rends grâces à Dieu qui tout au long
de ces années m’a permis de béatifier
et de canoniser un grand nombre de
chrétiens et parmi eux, beaucoup de
laïcs qui ont atteint la sainteté dans
les circonstances les plus banales. Le
moment est venu de proposer à
nouveau, de tout cœur et à tout le
monde, ce niveau élevé de la sainteté
de la vie chrétienne ordinaire : toute



la vie de la communauté chrétienne et
celle des familles chrétiennes doit
avancer dans ce sens. (3)

L’Opus Dei pourrait donc être
considéré comme une révolution
démocratique dans le domaine de la
sainteté. De fait, il y a un cardinal à
Rome qui aime définir l’Opus Dei
comme une « révolution ecclésiale à
la française » puisqu’il est fondé sur
l’idée que la sainteté n’est pas un
privilège pour l’aristocratie ou
l’oligarchie, mais une chance et un
devoir pour tout chrétien.

On trouve dans l’ouvrage « Les
sources du Moi : la formation de
l’identité moderne », le philosophe
canadien Charles Taylor, un chapitre
fascinant intitulé « L’affirmation de
la vie ordinaire » et cette affirmation
est une réaction caractéristique
moderne contre le sens croissant de
l’aliénation du quotidien. La société
séculière moderne, commerciale,



industrielle, capitaliste, technique, a
été démystifiée, vidée de tout sens
surnaturel. Le monde n’est plus
considéré comme une manifestation
de la main aimante et
transcendantale de Dieu. Et Taylor
d’ajouter : « En contraste avec la
plénitude de l’épiphanie, il y a le sens
du monde qui nous environne, celui
dont nous faisons l’expérience, en
dehors de toute union, laissé à
l’abandon et à la mort » (Charles
Taylor. « Les sources du Moi »).

Et alors que cette vie quotidienne
semble être dépourvue de tous sens
spécifique, elle est, qu’elle le veuille
ou non, le lieu où la plupart des gens
y trouvera son sens. Par conséquent,
dans le monde d’aujourd’hui, il y a le
sentiment profond que la valeur
d’une vie quotidienne doit être en
quelque sorte rétablie. D’après le
romancier américain Walker Percy,
toutes les stratégies intelligentes
conçues pour nous distraire du



quotidien, les voyages, le sexe, les
loisirs, la drogue, les nouveaux
gnosticismes, l’art, les derniers
gadgets, etc, sont voués à l’échec.
L’ordinaire n’a pas d’échappatoire :
nous sommes faits pour lui. Ces
solutions, dit l’auteur de « Le
Cinéphile », ne sont que des
mensonges pour faire passer
l’ordinaire. Elles demandent en fait
ce que Nietzsche aurait appelé une «
transmutation des valeurs ». Percy
nous avoue que quant à lui « il prend
un menu plaisir à cultiver l’ordinaire
». De fait, l’Opus Dei pourrait s’y
retrouver: c’est une nouvelle façon
de considérer les valeurs
chrétiennes, un plaisir à cultiver
l’ordinaire, qui n’est pas à fuir mais à
accueillir. C’est dans son homélie «
Aimer le monde passionnément »
que saint Josémaria en parle : « Il n’y
a point d’autre chemin, mes enfants,
ou nous apprenons à trouver Dieu
dans l’ordinaire de chaque jour, ou
nous ne le trouverons jamais ».



Le monde a été partagé en deux dans
une guerre entre le communisme et
le capitalisme et dans ce contexte la
question de la valeur du travail de
l’homme est devenue une affaire
centrale. C’est dans ce contexte
contemporain que saint Josémaria
propose une nouvelle façon de
considérer le travail, radicalement
opposée au matérialisme dogmatique
prêché par Marx et au matérialisme
pratique issu souvent des sociétés
capitalistes. Il parle même
concrètement d’un « matérialisme
chrétien » (« Aimer le monde
passionnément »).

J’avais l’habitude de dire aux
étudiants et aux travailleurs qui
m’entouraient dans les années trente
qu’ils devaient matérialiser leur vie
spirituelle. Je voulais les prévenir
contre la tentation, aussi banale à
l’époque que de nos jours, d’avoir
une double vie.



D’un côté, la vie intérieure, d’amitié
avec Dieu, de l’autre, comme quelque
chose de séparé, de différent, leur vie
professionnelle, sociale et familiale,
tissée tous les jours de petites réalités
terre-à-terre.. Nous pouvons ainsi
parler correctement d’un
Matérialisme chrétien, frontalement
opposé à tous ces matérialismes qui
aveuglent l’esprit.

Comme on peut le constater dans les
paragraphes indiqués de ce volume :
saint Josémaria était un écrivain de
talent, plongé dans les classiques de
la littérature espagnole, et avait un
tempérament passionné d’artiste.
Tout jeune, avant d’intégrer le
séminaire, il rêvait d’être architecte
et durant toute sa vie, il se plongea à
fond, jusqu’aux plus petits détails,
dans de différents projets de
construction. Lors de son séjour à
Burgos, pendant la guerre civile, il
aimait prendre en exemple la
crénelure de la cathédrale pour



parler de l’esprit de l’Opus Dei à ses
premiers disciples : ces bâtisseurs
faisaient leur travail pour que seul
Dieu le vît. Il suffirait de voir ses
croquis de canards dans une bande
dessinée que l’on conserve à Rome,
pour déceler la spontanéité
artistique de sa personnalité. Ceci
étant, on n’est plus surpris à
l’entendre parler si aisément du défi
des chrétiens, son discours est très
beau. Il dit dans l’homélie « Aimer le
monde passionnément » que la
vocation chrétienne consiste à faire,
avec la prose du quotidien, des
alexandrins. C’est dans ce sens qu’il
interprète chrétiennement ce que le
poète Wallace Stevens (1879-1955)
écrivit : « Les grands poèmes du ciel
et de l’enfer ont déjà été écrits alors
que le grand poème de la terre reste
encore à écrire ».

On peut dire que pour saint
Josémaria, le chrétien est appelé à
faire ce que fit Wermeer dans le



domaine de la peinture : faire en
sorte que la matière de tous les jours,
la routine, le fait banal, devienne un
chef d’œuvre divin.

Bien que le message de l’Opus Dei
interpelle fortement la sensibilité
moderne, au bout du compte, il
n’appartient à aucune période, à
aucune culture, comme il en est de la
vie ordinaire elle-même, qu’elle soit
ancienne ou moderne. Ce message
n’est pas réellement nouveau, et ne
vieillira jamais.

Il s’adresse à la condition humaine :
aux hommes et aux femmes qui
vivent dans un monde réel, avec
leurs obligations, leurs soucis et leurs
joies. Les termes de ce message — le
monde, le travail de tous les jours, la
famille—, peuvent tout aussi bien
être applicables à Adam et à Ève qu’à
tous leurs descendants. De fait, saint
Josémaria tourne notre regard vers
un aspect de la vie au Jardin d’Éden



qui n’a pas été banalisé : au « Paradis
», Adam et Ève n’avaient pas la vie
facile. Il y avait aussi un travail à
faire. Tout comme les oiseaux volent
et que les poissons nagent, l’homme
travaille. Saint Josémaria nous
empêche d’oublier que tout compte
fait, l’homme fut placé par Dieu dans
ce jardin pour qu’il le cultive, pour
qu’il y travaille.

Cette idée de la vie courante et du
travail quotidien dans le dessein
originel de Dieu fut réaffirmée par
l’humanité rachetée par Jésus-Christ
qui passa la plupart de sa vie à
Nazareth pour nous en laisser
l’exemple. En travaillant, en se
fatiguant, en achetant, en vendant, il
éleva les réalités humaines à un
ordre supérieur. Le film « La Passion
du Christ », aux scènes dures de la
flagellation, a été très critiqué or, on
y trouve une scène qui rappelle la
sensibilité de saint Josémaria, elle
pourrait être à même d’illustrer ses



homélies, il s’agit du flash-back où
l’on voit Jésus qui plaisante avec
Marie, sa Mère, tout en mettant
d’aplomb la table en bois qu’il a faite.
Cette scène reflète un mode de vie à
la portée de n’importe quel chrétien.

C’est la vie de la plupart des premiers
chrétiens dont saint Josémaria se
servait pour parler de l’Opus Dei et
que « L’épître à Diognète », document
anonyme du début du 2ème siècle,
décrivait ainsi:

« Les chrétiens ne se distinguent des
autres hommes ni par le pays, ni par
le langage, ni par les vêtements. Ils
n’habitent pas de villes qui leur soient
propres, ils ne se servent pas de
quelque dialecte extraordinaire, leur
genre de vie n’a rien de singulier. Ce
n’est pas à l’imagination ni aux
rêveries d’esprits agités que leur
doctrine doit sa découverte ; ils ne se
font pas, comme tant d’autres, les
champions d’une doctrine humaine.



Ils se conforment aux usages locaux
pour les vêtements, la nourriture et la
manière de vivre, qu’ils soient Grecs
ou étrangers. Et, cependant, il y a
quelque chose d’extraordinaire dans
leur vie.

Ce message toujours actuel de nos
jours, bien que durant des siècles on
l’ait oublié et que, dans les années 30,
il ait été mal perçu, est proclamé par
l’Église catholique dont le catéchisme
l’énonce ainsi: “Tout chrétien, quel
que soit son état de vie, sa façon de
vivre, est appelé à la plénitude de la
vie chrétienne et aussi à la perfection
de la charité. Tous sont appelés à la
sainteté: “Soyez donc parfaits comme
mon Père du Ciel est parfait”. (4)

Le fondateur de l’Opus Dei n’a pas
connu ce Catéchisme et il n’a pas
connu non plus l’Opus Dei érigé en «
Prélature personnelle » en 1982, mais
il est arrivé à voir comment ce
message et tout particulièrement son



enseignement sur la vocation des
laïcs ont été accueillis par l’Église au
concile Vatican II:

« La vocation propre des laïcs consiste
à chercher le règne de Dieu
précisément à travers la gérance des
choses temporelles qu’ils ordonnent
selon Dieu. Ils vivent au milieu du
siècle, c’est-à-dire engagés dans tous
les divers devoirs et travaux du
monde, dans les conditions ordinaires
de la vie familiale et sociale dont leur
existence est comme tissée. À cette
place, ils sont appelés par Dieu pour
travailler comme du dedans à la
sanctification du monde, à la façon
d’un ferment, en exerçant leurs
propres charges sous la conduite de
l’esprit évangélique, et pour
manifester le Christ aux autres avant
tout par le témoignage de leur vie,
rayonnant de foi, d’espérance et de
charité. […]



Si donc, dans l’Église, tous ne
marchent pas par le même chemin,
tous, cependant, sont appelés à la
sainteté et ont reçu une foi qui les
rend égaux dans la justice du Christ.
[…]

En effet, toutes leurs activités, leurs
prières et leurs entreprises
apostoliques, leur vie conjugale et
familiale, leurs labeurs quotidiens,
leurs détentes d’esprit et de corps, si
elles sont vécues dans l’Esprit de
Dieu, et même les épreuves de la vie,
pourvu qu’elles soient patiemment
supportées, tout cela devient «
offrandes spirituelles, agréables à
Dieu par Jésus Christ » (cf. 1 P 2, 5), et
dans la célébration eucharistique,
rejoint l’oblation du Corps du
Seigneur pour être offert en toute
piété au Père. C’est ainsi que les laïcs
consacrent à Dieu le monde lui-
même, rendant partout à Dieu par la
sainteté de leur vie un culte
d’adoration ». (5)



Lorsque saint Josémaria lut tout cela
dans les années 60, il comprit que le
message de l’Opus Dei était confirmé
comme étant l’un des piliers d’une
nouvelle culture de la sainteté pour
l’Église dans le monde moderne.

Dix ans plus tard, après avoir passé
50 ans à baliser ce nouveau chemin
de sainteté, son cœur s’arrêta le 26
juin 1975.

Après sa mort, presque le tiers de
l’épiscopat mondial s’adressa au
Saint-Siège pour demander
l’ouverture de son procès de
béatification. Il fut béatifié en 1992.
Dix ans plus tard, en 2002, Jean-Paul
II le canonisa devant une foule de
plus de 300.000 pèlerins qui
remplissaient la place Saint-Pierre et
la Via della Conciliazione. Dans son
homélie, le pape l’appela « le saint de
l’ordinaire ». « Que ta vie ne soit pas
une vie stérile, sois utile, laisse ton
empreinte ». Ces premiers mots du



premier point de Chemin que saint
Josémaria avait adressés au monde
entier montrent combien il avait
gravé tout cela au plus profond de
son cœur.

***

À partir des années soixante, saint
Josémaria a mené une vie calme. Il
était un des premiers saints des
temps modernes, un saint de l’ère
des avions, de la radio, de la
télévision, des vidéos. Aussi, avons-
nous, plus que pour les saints de tous
les temps, d’abondants documents
filmés, enregistrés. À la fin de sa vie,
sa vie publique fut plus présente. En
1968, il publia Entretiens, un recueil
d’interviews avec l’homélie « Aimer
le monde passionnément ». Au début
des années soixante-dix, il séjourna
en Espagne, au Portugal et en
Amérique Latine et ses réunions
purent être filmées. Deux ans avant
sa mort, il publia Quand le Christ



passe , recueil d’homélies pour le
cycle de l’année liturgique. Et, rien
de surprenant à cela, comme il avait
beaucoup écrit, à ce matériel
abondant, vint s’ajouter la
publication posthume d’une série
d’homélies Amis de Dieu.

Saint Josémaria, auteur prolixe, n’a
pas écrit de traités systématiques. En
revanche, on trouve parmi ses
publications une grande variété
d’écrits : presque un demi siècle de
lettres, de journaux, de
dévotionnaires, d’homélies,
d’entrevues : de ce fait, une
anthologie comme celle-ci est
spécialement utile parce qu’elle fait
le commentaire de textes essentiels
qui proviennent d’un domaine très
vaste de sources que l’on a désormais
rassemblées

Pour arriver à nos fins, nous avons
suivi beaucoup de critères.



Nous avons essentiellement fourni
un grand effort pour capter
l’essentiel de la pensée de saint
Josémaria qui est unique et pour
saisir ce qui est caractéristique dans
son enseignement. Comme il fallait
s’y attendre, Escriva avait
abondamment écrit et prêché sur
tous les sujets traditionnels de la
spiritualité chrétienne. Grand
nombre de ces écrits sont réellement
très beaux, et plusieurs sont inclus
ici, mais nous avons fait le choix de
ceux que lui seul, pour ainsi dire,
était à même de pouvoir écrire.

En nous focalisant sur les textes les
plus vastes, nous avons inclus des
paragraphes plus brefs de certains
points de Chemin, Sillon et Forge,
afin d’accentuer davantage la
personnalité de saint Josémaria. Les
homélies publiées qui sont ses
œuvres les plus formelles peuvent
masquer parfois sa vivacité,
percutante dans ses films, et dans ses



écrits plus familiaux. Des sélections
plus courtes, très expressives, pleines
de nuances, directes, nous montrent
son sens de l’humour et son
enthousiasme pour les petites choses.

Les chapitres, répartis en cinq
sections, ont été ordonnés selon une
thématique spécifique. Les deux
premiers chapitres empruntent leur
titre à deux homélies importantes de
1967, « Aimer le monde
passionnément » et « Vers la sainteté
». Tous les deux traitent de la sainteté
dans les choses de tous les jours, le
premier par rapport à la relation du
chrétien au monde, de deuxième, par
rapport à la relation intime des
chrétiens avec Dieu. Les deux
expriment le cœur de son message :
un nouveau chemin pour arriver à la
sainteté au cœur du monde. Ils sont
comme une introduction idéale,
comme un coup d’œil sur l’esprit de
saint Josémaria.



Le groupe de chapitres suivant
traitent de l’amour central de la vie
de saint Josémaria : Jésus, la Très
Sainte Vierge et Saint Joseph ainsi
que des grands thèmes de la
spiritualité de l’Opus Dei : la filiation
divine, la vie contemplative au cœur
du monde, l’Eucharistie (« Centre et
racine de la vie intérieure », comme
saint Josémaria se plaisait à dire) et
la prière.

Bien entendu, pour saint Josémaria,
l’intime union avec Dieu et la
sainteté héroïque sont à chercher
dans les situations concrètes, au
quotidien, au jour le jour, et les
autres chapitres concernant des
sujets comme le travail, la vie en
famille, l’amitié et l’apostolat, la
charité chrétienne et la souffrance,
considèrent la façon dont un fils de
Dieu doit vivre toutes ces réalités
dans un esprit réellement
contemplatif, en faisant de toute sa
journée une prière.



L’avant dernier groupe de chapitres
— Liberté, Joie et Lutte intérieure—
portent sur des sujets plus ou moins
tangibles et très importants. Il s’agit
de saisir la teinte spirituelle concrète,
le style de vie sur lequel saint
Josémaria centra son effort.

La sélection finale est faite de trois
chapitres, trois textes superposés qui
nous livrent le sens de la vie d’un
chrétien : en tant que chrétien dans
l’Église, en tant que membre de
l’Opus Dei, et comme une âme
devant un Dieu qui l’aime
paternellement. Le dernier de ces
chapitres ouvre une lucarne sur la
vie intime d’oraison de saint
Josémaria, c’est le seul autoportrait
d’un saint qui se voit comme un petit
âne.

***

Cet ouvrage n’est ni une biographie
ni une étude académique : il ne s’agit
que d’une anthologie, d’une



présentation choisie des paroles de
quelqu’un. Au fil des pages,
cependant un ensemble a pris forme.
Le produit final est, en quelque sorte,
une esquisse non seulement de saint
Josémaria en tant qu’auteur et de sa
personnalité, mais aussi d’une
nouvelle façon de vivre. En effet, les
chrétiens sont tenus de chercher la
sainteté dans leur travail ordinaire
dans le monde, et c’est saint
Josémaria qui s’est senti appelé par
Dieu pour rendre cela possible. Tout
compte fait, dans les propos de saint
Josémaria nous pouvons le voir et
l’écouter, connaître ce qui était sa
raison de vivre. Cela s’impose à nous
puisqu’il qui parlait fréquemment de
faire l’Opus Dei en étant lui-même
Opus Dei.

De ce fait, tout portrait de saint
Josémaria est forcément un portrait
nucléaire de l’Opus Dei.



Dans le recueil de textes de cette
anthologie, à travers l’exemple de
saint Josémaria, le lecteur peut
découvrir une culture concrète de
sainteté et engager ses pas sur ce
nouveau chemin pour chrétiens,
grâce à l’éclairage que jette saint
Josémaria sur ce que Chesterton
trouvait « énigmatique » dans
l’Évangile et qui va lui permettre de
lutter pour être saint et apôtre au
cœur du monde moderne.

Notes

(1) Gilbert K. Chesterton, “L’homme
éternel”

(2) Saint Josémaria,

(3) Novo Millenio Ineunte, 31.

(4) Catéchisme de l’Église catholique,
n. 2013

(5) Lumen Gentium 31, 32, 33.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/un-chemin-a-
travers-le-monde/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/un-chemin-a-travers-le-monde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/un-chemin-a-travers-le-monde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/un-chemin-a-travers-le-monde/

	Un chemin à travers le monde

