opusdei.org

Tres humains, tres
divins (XX) : C'est
juste et nécessaire :
la justice (I)

La justice commence par notre
relation avec Dieu, qui trouve
son point d'ancrage exact dans
une attitude clé : la gratitude.
Nouvel article de la série sur les
vertus "Tres humaines, tres
divines".

27/07/2023

Jésus s’adresse a tout le monde. Les
pécheurs sont heureux d’entendre



parler d’un filet de péche (Mt 13,
47-52), les paysans se réjouissent en
reconnaissant les critéres pour
qu’une semence porte un fruit
durable (Mt 13, 2-9) et n’importe
quelle ménagere peut compatir avec
I’histoire de la femme qui perd une
piece chez elle, parce qu’elle connait
cette angoisse (Lc 15, 8-10). Le Christ
sait éclairer les vérités les plus
transcendantes par des images de la
vie quotidienne. Mais il y a aussi des
paraboles qui peuvent nous laisser
perplexes ; bien que formulées dans
un langage simple, elles nous placent
devant des paradoxes qui nous
obligent a réfléchir. Jésus semble
parfois nous dire : « Mes pensées ne
sont pas vos pensées » (Is 55, 8).

L'une des histoires du maitre qui
laisse le plus perplexe est celle d’'un
propriétaire terrien qui sort tot le
matin pour embaucher des ouvriers
pour travailler dans sa vigne (Mt 20,
1-16). L’histoire commence de facon



preévisible : le propriétaire se met
d’accord avec les ouvriers sur le
salaire de la journée : un denier, et
les envoie travailler. Dans un
premier temps, il semble s’agir
simplement d’une réflexion sur
I'utilisation du temps et la
rentabilité. Cependant, la parabole
continue, et le propriétaire décide
d’embaucher de nouveaux
travailleurs plus tard dans la
journée, tout en sachant qu’ils vont
travailler moins d’heures. Au lieu de
leur assurer un salaire précis, il leur
promet de les payer « ce qui est juste
» (Mt 20, 4).

« Ce qui est juste ». Cette expression
génere forcément des attentes chez
les auditeurs et les lecteurs. On
suppose que ceux qui ont commencé
a travailler plus tard recevront
moins d’argent que ceux qui ont
travaillé des I’aube. Par conséquent,
lorsque ceux qui ont commencé a
travailler tard recoivent un denier,



nous pensons que les leve-tot
recevront une plus grande
récompense pour leur travail.
Cependant, le propriétaire laisse tout
le monde perplexe : & commencer
par ceux qui n'ont travaillé que
quelques heures, parce qu’ils
recoivent le méme salaire que les
autres travailleurs ; mais aussi ceux
qui ont travaillé des la premiére
heure, parce qu’ils s’attendaient a un
supplément proportionnel au salaire
convenu. Mais c’est peut-étre nous
qui sommes les plus surpris d’'une
telle conception de la justice, si peu
conventionnelle. Le maitre de la
vigne demande : « N’ai-je pas le droit
de faire ce que je veux de mes biens ?
» (Mt 20, 15). Peut-étre ne savons-
nous pas non plus comment
interpréter ces paroles.

Il est juste et nécessaire

Jésus ne cherche pas a régler des
questions économiques ou



politiques : avec cette parabole, par
exemple, il ne prétend pas analyser
les caractéristiques d’un concept
aussi complexe que celui du salaire
juste. Il veut surtout attirer notre
attention sur lattitude
miséricordieuse de Dieu, qui
accueille tous les hommes, méme s’ils
arrivent vers lui ou le rencontrent au
dernier moment, comme le bon
larron (cf. Lc 23, 43). Ceci dit, outre
ce sens fondamental, la parabole du
Maitre nous fournit un cadre narratif
pour nous faire réfléchir sur les
différents domaines de la vertu de
justice dans notre vie.

Si-selon la définition classique-, la
justice consiste a rendre a chacun
son dq, ce qui lui revient, nous avons
affaire a une disposition intérieure
qui souligne notre dimension
relationnelle. Il convient donc de se
demander, tout d'abord, ce que nous
devons a Dieu, ou ce que serait une
relation juste avec Celui qui est la



Source de tous les biens, a
commencer par notre existence
meéme.

La Priére Eucharistique de la sainte
Messe nous offre un bon point de
départ. C’est ce que dit le bref
dialogue entre le prétre et les fideles,
par lequel commence toujours la
préface : « Rendons grace au
Seigneur notre Dieu... Il est juste et
bon » ™. A premiére vue, la gratitude
et la justice semblent s’opposer : un
cadeau se caractérise justement par
sa gratuité, c'est un don immérité. On
remercie quelqu’un parce qu'il est
allé au-dela de son strict devoir.
Cependant, devant Dieu, les
coordonnées changent radicalement,
car il est a ’origine de tout ce que
nous sommes et possédons. Comme
le dit saint Paul : « Qu'as-tu que tu
n'aies recu ? » (1 Co 4, 7). Notre vie,
en tant que telle, est un pur don
immeérité ; c’est pourquoi la gratitude
est un devoir fondamental, vis-a-vis



de Dieu. Nous ne pourrons jamais lui
rendre ce qu’il fait pour nous, et il
n’y a la rien d’injuste. Maisily a
quelque chose de profondément du,
de profondément juste : le remercier
pour tout.

Découvrir que notre relation avec
Dieu est marquée par sa donation
libre et tendre, nous conduit a
apprécier la vie comme enfants de
Dieu que nous sommes, et nous
libére d’une conception de la foi trop
centrée sur la lettre des
commandements. Au lieu de nous
angoisser devant une liste
interminable de résolutions ou de
préceptes, qui seraient en quelque
sorte le prix a payer pour notre
rédemption, nous pouvons voir notre
réponse a ’lamour de Dieu comme un
désir de lui donner chaque instant de
notre vie, convaincus que nous ne
pourrons jamais le remercier assez
pour tout ce qu’il nous donne. Ainsi,
par exemple, la fidélité & un projet de



vie spirituelle peut étre percue,
plutdt que comme un poids de
conscience face aux engagements
pris, comme la manifestation la plus
directe de notre gratitude envers
I’amour que Dieu déverse sur chacun
d’entre nous. « Si vous vous efforcez
vraiment d’étre justes, vous aurez
souvent présente a ’esprit votre
dépendance a I’égard de Dieu, car
qu’as-tu que tu n’aies recu ? Vous
vous remplirez alors de
reconnaissance, et du désir de
répondre a ce Pére qui nous aime
jusqu’a la folie » %',

Sa justice est plus grande que la
notre

D’autre part, une attitude de
profonde gratitude envers Dieu nous
libére du désir excessif de juger sa
maniére d’agir. Parfois, face a des
événements personnels ou de la
société, face a une situation a
laquelle nous ne nous attendions pas,



nous pouvons nous demander : «
Comment Dieu peut-il permettre une
chose pareille ? » Peut-étre pensons-
nous que d’autres personnes sont
mieux loties que nous, ou que Dieu
ne semble pas entendre ce que nous
demandons dans nos priéeres, et nous
pensons : « Quelle injustice ! ». Nous
nous comportons alors comme ces
journaliers qui ont travaillé toute la
journée et qui n’ont pas apprécieé la
générosité démesurée du propriétaire
a I’égard de ceux qu’il avait
embauchés en fin d’apres-midi. Au
lieu de se réjouir du fait que ces
journaliers allaient avoir de ’argent
pour manger, ils s'attristent, décus
dans leurs attentes de recevoir une
plus grande grace.

De toutes fagons, il est absurde de
rendre le Seigneur responsable des
maux. Beaucoup d’entre eux sont le
résultat de la liberté humaine, de nos
propres actions et omissions et de
celles des autres. De plus, nous



devons étre convaincus dans notre
priere que Dieu est le Seigneur de
notre vie et de I’histoire, et que,
meéme si en réalité il ne nous doit
rien, puisqu’il est Amour, il cherche
toujours le mieux pour chacun
d’entre nous, transformant parfois le
mal en bien de maniere surprenante.
Saint Jean-Paul IT a déclaré que «
d’une certaine maniere, la justice est
plus grande que ’homme, plus
grande que les dimensions de sa vie
terrestre, plus grande que les
possibilités d’établir dans cette vie
des relations pleinement justes entre
tous » .

La priére de ceux qui se savent
enfants de Dieu est marquée par la
confiance envers Celui qui nous aime
infiniment et qui veut toujours le
meilleur pour nous. C’est ce que
Jésus dit dans le jardin des Oliviers :
« Eloigne de moi cette coupe !
Cependant, que ce ne soit pas ma
volonté, mais la tienne qui se fasse !



» (Lc 22, 42). Face a des situations
que nous ne comprenons pas bien et
qui nous font peut-étre souffrir, nous
pouvons dire au Seigneur, tout en
essayant de trouver des solutions : «
Que ce soit ta justice qui
s’accomplisse et non la mienne. Je
sais que je suis entre de bonnes
mains et qu’en fin de compte tout
sera pour le mieux ».

La justice est un désir et un mystere.
Un désir profondément ancré en
nous, mais aussi un mystere qui nous
dépasse, en ce sens que Dieu seul a le
dernier mot sur ce qui est juste et sur
les moyens concrets de rétablir la
justice. Il ne serait donc pas chrétien
de souhaiter le chatiment de nos
ennemis, comme si c’était a nous de
le déterminer, ou de se réclamer trop
facilement de la justice divine pour
réprimander des personnes qui
agissent de maniére immorale ou qui
fondent leur vie sur des valeurs tres
différentes des notres.



Oui, bien sir, la foi en la justice
divine devrait nous réconforter
lorsque nous subissons une injustice
ou lorsque nous sommes attristés par
la tournure négative que prennent
les évenements dans le monde. « Une
justice existe. La « révocation » de la
souffrance passée, la réparation qui
rétablit le droit existent » . Comme
le propriétaire de la parabole, Dieu
tient sa promesse et récompense
ceux qui ont bien travaillé. Mais la
révélation que Dieu fait de lui-méme
nous amene a croire, en méme
temps, que sa miséricorde le pousse
a donner a celui qui fait le mal des
occasions toujours nouvelles de se
convertir . « Ce n’est pas une justice
stricte, sans autre forme de proces,
fondée sur des calculs théoriques,
qui a conduit le Fils de Dieu a
demander pardon a son Pere pour
nous, mais un amour gratuit, qui ne
tient compte que de ce qu’il peut
faire pour les autres »®. Ainsi, le
propriétaire de la vigne ne reste pas



inactif apres avoir embauché les
premiers ouvriers, mais il veut
donner du travail, méme a la
onzieme heure, a ceux qui sont sur le
point de perdre une journée entiere
de travail. En définitive, comme
I’écrit saint Josémaria, « Dieu ne se
laisse pas gagner en générosité » '*,

Les autres sont libres

Lorsque 'on réfléchit a la justice en
tant que vertu qui devrait faconner
nos relations avec les autres, on dit
souvent qu’elle n’est qu'une
condition minimale de la
coexistence : respecter ’autre dans
son altérité”. La justice pourrait
alors étre interprétée comme une
attitude froide, qui met I’accent sur
les différences entre les personnes
plutdt que sur ce qu’elles ont en
commun. Alors que la charité
recherche I'unité, la justice mettrait
I’accent sur la séparation. Cependant,
a y regarder de plus pres, la relation



entre charité et justice est plus
subtile.

Le fait que chacun regoive son dd,
comme l’exige la justice, est
intrinséquement lié a la bonne
répartition des biens, au respect des
contrats et de la parole donnée, ainsi
qu’au respect que nous devons a
chacun. On peut donc dire que la
justice nous aide réellement a mener
une vie sociale paisible, avec des
régles du jeu claires et sans déranger
les autres.

C'est pourquoi reconnaitre I’altérité
des autres et le droit qu’ils ont d’étre
ce qu’ils veulent étre, n'est ni banal,
ni négligeable. C’est ce que saint
Josémaria nous fait considérer : «
Nous avons I’obligation de défendre
la liberté personnelle de tous les
hommes, en sachant que Jésus-Christ
est celui qui a gagné pour nous cette
liberté (Gal IV, 31) ; si nous n’agissons
pas ainsi, de quel droit pourrons-



nous revendiquer la notre ? »™ Cest
précisément ce que le maitre de la
vigne reproche aux premiers
ouvriers, qui se sentent 1ésés : « Mon
ami, je ne te fais point d'injustice:
n'avions-nous pas convenu ensemble
d'un denier ? Prends donc ce qui te
revient, et va. Pour moi, je veux
donner a ce dernier autant qu'a toi.
Ne m'est-il pas permis de faire de
mon bien ce que je veux? Et ton ceil
sera-t-il mauvais parce que je sui
bon ? » (Mt 20, 13-15).

Nous sommes parfois tentés de
disqualifier d’emblée le point de vue
de celui qui a une autre facon de
comprendre le monde ou qui est
guidé par d’autres valeurs. On
souligne alors trop la dimension
unitive de la charité, pensant que les
différences doivent étre dépassées
pour laisser place a ’'amour
véritable, et on confond la justice
avec la simple égalité. Or, « la justice
est la premiére voie de la charité, [...]



partie intégrante de cet amour »"'.
Cette vertu nous rappelle avant tout
que nous avons tous le droit d’étre
comme nous le souhaitons, de
manifester cette maniere d’étre a
I’extérieur et de jouir de nos propres
biens. Comme I’écrit le pape
Francgois, « aucun individu ou groupe
humain ne peut se considérer
comme tout-puissant, habilité a
passer outre la dignité et les droits
des autres individus ou de leurs
groupes sociaux » "%,

Saint Josémaria parlait souvent du
numérateur tres diversifié des
personnes qui ’ont suivi : les
différents caractéres, les opinions
libres et les choix personnels de
chacun, de chacune, en matiéere
politique, culturelle, scientifique,
artistique, professionnelle, etc. Il
distinguait cela d’'un dénominateur
commun, tres petit en comparaison,
qui portait sur les questions
fondamentales de foi et de charisme



qu’ils partageaient. Il est bon de
valoriser, de respecter et d’aimer les
différences légitimes avec les
personnes qui vivent avec nous ; «
ceux qui aiment la liberté sont
capables de voir ce qu’il y a de positif
et d’aimable dans ce que les autres
pensent et font dans ces grands
domaines » ™.

Penser autrement, c’est tomber dans
la tentation subtile de vouloir aider
les autres a partir de nos propres
parameétres, sans discerner ce dont
ils ont réellement besoin et, surtout,
ce que nous leur devons. Il serait
injuste, par exemple, de verser a un
vendeur un salaire inférieur a celui
qui correspond au travail qu’il a
effectué, simplement parce que nous
pensons qu’il vaut mieux lui donner
une récompense pour compenser la
différence. En ce sens, le propriétaire
de la vigne ne péche pas contre la
justice en payant la méme chose a
tous ; on pourrait peut-étre penser



quil a un critére particulier de
rétribution, mais a aucun moment il
ne revient sur sa parole : ceux qui se
sont mis d’accord sur un denier ont
recu exactement ce qui était prévu ;
et les autres ont regu ce que le maitre
a jugé juste. Dieu est ainsi : un juste
gardien de ses promesses, mais aussi
un Pére généreux, a qui « il suffit
d'un sourire, d'un mot, d'un geste,
d'un peu d'amour, pour qu'll déverse
en abondance sa grace dans 'ame de
l'ami » ",

(' cf. Missel romain, Priere
eucharistique.

) Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
167.

) Saint Jean-Paul I, Audience
générale, 8 novembre 1978.

I Benoit XVI, Spe Salvi, n° 43.



BIF. Océriz, Lettre pastorale, 16
février 2023, n° 8.

® Saint Josémaria, Forge, n° 623.

"I Sur Paltérité comme dimension
fondamentale de la justice, cf. J.
Pieper, Las Virtudes fundamentales,
Rialp, Madrid 1990, pp. 100 et
suivantes.

81 Amis de Dieu, n° 171.
T Benoit XVI, Caritas in veritate, n° 6.
"% Francois, Fratelli tutti, n° 171.

M F Ocdriz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 13.

12 Saint Josémaria, Chemin de croix,
Ve station.

Gaspar Brahm




pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-
la-justice-i/ (16/12/2025)


https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/

	Très humains, très divins (XX) : C'est juste et nécessaire : la justice (I)

