
opusdei.org

Très humains, très
divins (XX) : C'est
juste et nécessaire :
la justice (I)

La justice commence par notre
relation avec Dieu, qui trouve
son point d'ancrage exact dans
une attitude clé : la gratitude.
Nouvel article de la série sur les
vertus "Très humaines, très
divines".

27/07/2023

Jésus s’adresse à tout le monde. Les
pêcheurs sont heureux d’entendre



parler d’un filet de pêche (Mt 13,
47-52), les paysans se réjouissent en
reconnaissant les critères pour
qu’une semence porte un fruit
durable (Mt 13, 2-9) et n’importe
quelle ménagère peut compatir avec
l’histoire de la femme qui perd une
pièce chez elle, parce qu’elle connaît
cette angoisse (Lc 15, 8-10). Le Christ
sait éclairer les vérités les plus
transcendantes par des images de la
vie quotidienne. Mais il y a aussi des
paraboles qui peuvent nous laisser
perplexes ; bien que formulées dans
un langage simple, elles nous placent
devant des paradoxes qui nous
obligent à réfléchir. Jésus semble
parfois nous dire : « Mes pensées ne
sont pas vos pensées » (Is 55, 8).

L’une des histoires du maître qui
laisse le plus perplexe est celle d’un
propriétaire terrien qui sort tôt le
matin pour embaucher des ouvriers
pour travailler dans sa vigne (Mt 20,
1-16). L’histoire commence de façon



prévisible : le propriétaire se met
d’accord avec les ouvriers sur le
salaire de la journée : un denier, et
les envoie travailler. Dans un
premier temps, il semble s’agir
simplement d’une réflexion sur
l’utilisation du temps et la
rentabilité. Cependant, la parabole
continue, et le propriétaire décide
d’embaucher de nouveaux
travailleurs plus tard dans la
journée, tout en sachant qu’ils vont
travailler moins d’heures. Au lieu de
leur assurer un salaire précis, il leur
promet de les payer « ce qui est juste
» (Mt 20, 4).

« Ce qui est juste ». Cette expression
génère forcément des attentes chez
les auditeurs et les lecteurs. On
suppose que ceux qui ont commencé
à travailler plus tard recevront
moins d’argent que ceux qui ont
travaillé dès l’aube. Par conséquent,
lorsque ceux qui ont commencé à
travailler tard reçoivent un denier,



nous pensons que les lève-tôt
recevront une plus grande
récompense pour leur travail.
Cependant, le propriétaire laisse tout
le monde perplexe : à commencer
par ceux qui n'ont travaillé que
quelques heures, parce qu’ils
reçoivent le même salaire que les
autres travailleurs ; mais aussi ceux
qui ont travaillé dès la première
heure, parce qu’ils s’attendaient à un
supplément proportionnel au salaire
convenu. Mais c’est peut-être nous
qui sommes les plus surpris d’une
telle conception de la justice, si peu
conventionnelle. Le maître de la
vigne demande : « N’ai-je pas le droit
de faire ce que je veux de mes biens ?
» (Mt 20, 15). Peut-être ne savons-
nous pas non plus comment
interpréter ces paroles.

Il est juste et nécessaire

Jésus ne cherche pas à régler des
questions économiques ou



politiques : avec cette parabole, par
exemple, il ne prétend pas analyser
les caractéristiques d’un concept
aussi complexe que celui du salaire
juste. Il veut surtout attirer notre
attention sur l’attitude
miséricordieuse de Dieu, qui
accueille tous les hommes, même s’ils
arrivent vers lui ou le rencontrent au
dernier moment, comme le bon
larron (cf. Lc 23, 43). Ceci dit, outre
ce sens fondamental, la parabole du
Maître nous fournit un cadre narratif
pour nous faire réfléchir sur les
différents domaines de la vertu de
justice dans notre vie.

Si -selon la définition classique-, la
justice consiste à rendre à chacun
son dû, ce qui lui revient, nous avons
affaire à une disposition intérieure
qui souligne notre dimension
relationnelle. Il convient donc de se
demander, tout d'abord, ce que nous
devons à Dieu, ou ce que serait une
relation juste avec Celui qui est la



Source de tous les biens, à
commencer par notre existence
même.

La Prière Eucharistique de la sainte
Messe nous offre un bon point de
départ. C’est ce que dit le bref
dialogue entre le prêtre et les fidèles,
par lequel commence toujours la
préface : « Rendons grâce au
Seigneur notre Dieu… Il est juste et
bon » [1]. À première vue, la gratitude
et la justice semblent s’opposer : un
cadeau se caractérise justement par
sa gratuité, c'est un don immérité. On
remercie quelqu’un parce qu'il est
allé au-delà de son strict devoir.
Cependant, devant Dieu, les
coordonnées changent radicalement,
car il est à l’origine de tout ce que
nous sommes et possédons. Comme
le dit saint Paul : « Qu'as-tu que tu
n'aies reçu ? » (1 Co 4, 7). Notre vie,
en tant que telle, est un pur don
immérité ; c’est pourquoi la gratitude
est un devoir fondamental, vis-à-vis



de Dieu. Nous ne pourrons jamais lui
rendre ce qu’il fait pour nous, et il
n’y a là rien d’injuste. Mais il y a
quelque chose de profondément dû,
de profondément juste : le remercier
pour tout.

Découvrir que notre relation avec
Dieu est marquée par sa donation
libre et tendre, nous conduit à
apprécier la vie comme enfants de
Dieu que nous sommes, et nous
libère d’une conception de la foi trop
centrée sur la lettre des
commandements. Au lieu de nous
angoisser devant une liste
interminable de résolutions ou de
préceptes, qui seraient en quelque
sorte le prix à payer pour notre
rédemption, nous pouvons voir notre
réponse à l’amour de Dieu comme un
désir de lui donner chaque instant de
notre vie, convaincus que nous ne
pourrons jamais le remercier assez
pour tout ce qu’il nous donne. Ainsi,
par exemple, la fidélité à un projet de



vie spirituelle peut être perçue,
plutôt que comme un poids de
conscience face aux engagements
pris, comme la manifestation la plus
directe de notre gratitude envers
l’amour que Dieu déverse sur chacun
d’entre nous. « Si vous vous efforcez
vraiment d’être justes, vous aurez
souvent présente à l’esprit votre
dépendance à l’égard de Dieu, car
qu’as-tu que tu n’aies reçu ? Vous
vous remplirez alors de
reconnaissance, et du désir de
répondre à ce Père qui nous aime
jusqu’à la folie » [2].

Sa justice est plus grande que la
nôtre

D’autre part, une attitude de
profonde gratitude envers Dieu nous
libère du désir excessif de juger sa
manière d’agir. Parfois, face à des
événements personnels ou de la
société, face à une situation à
laquelle nous ne nous attendions pas,



nous pouvons nous demander : «
Comment Dieu peut-il permettre une
chose pareille ? » Peut-être pensons-
nous que d’autres personnes sont
mieux loties que nous, ou que Dieu
ne semble pas entendre ce que nous
demandons dans nos prières, et nous
pensons : « Quelle injustice ! ». Nous
nous comportons alors comme ces
journaliers qui ont travaillé toute la
journée et qui n’ont pas apprécié la
générosité démesurée du propriétaire
à l’égard de ceux qu’il avait
embauchés en fin d’après-midi. Au
lieu de se réjouir du fait que ces
journaliers allaient avoir de l’argent
pour manger, ils s'attristent, déçus
dans leurs attentes de recevoir une
plus grande grâce.

De toutes façons, il est absurde de
rendre le Seigneur responsable des
maux. Beaucoup d’entre eux sont le
résultat de la liberté humaine, de nos
propres actions et omissions et de
celles des autres. De plus, nous



devons être convaincus dans notre
prière que Dieu est le Seigneur de
notre vie et de l’histoire, et que,
même si en réalité il ne nous doit
rien, puisqu’il est Amour, il cherche
toujours le mieux pour chacun
d’entre nous, transformant parfois le
mal en bien de manière surprenante.
Saint Jean-Paul II a déclaré que «
d’une certaine manière, la justice est
plus grande que l’homme, plus
grande que les dimensions de sa vie
terrestre, plus grande que les
possibilités d’établir dans cette vie
des relations pleinement justes entre
tous » [3].

La prière de ceux qui se savent
enfants de Dieu est marquée par la
confiance envers Celui qui nous aime
infiniment et qui veut toujours le
meilleur pour nous. C’est ce que
Jésus dit dans le jardin des Oliviers :
« Éloigne de moi cette coupe !
Cependant, que ce ne soit pas ma
volonté, mais la tienne qui se fasse !



» (Lc 22, 42). Face à des situations
que nous ne comprenons pas bien et
qui nous font peut-être souffrir, nous
pouvons dire au Seigneur, tout en
essayant de trouver des solutions : «
Que ce soit ta justice qui
s’accomplisse et non la mienne. Je
sais que je suis entre de bonnes
mains et qu’en fin de compte tout
sera pour le mieux ».

La justice est un désir et un mystère.
Un désir profondément ancré en
nous, mais aussi un mystère qui nous
dépasse, en ce sens que Dieu seul a le
dernier mot sur ce qui est juste et sur
les moyens concrets de rétablir la
justice. Il ne serait donc pas chrétien
de souhaiter le châtiment de nos
ennemis, comme si c’était à nous de
le déterminer, ou de se réclamer trop
facilement de la justice divine pour
réprimander des personnes qui
agissent de manière immorale ou qui
fondent leur vie sur des valeurs très
différentes des nôtres.



Oui, bien sûr, la foi en la justice
divine devrait nous réconforter
lorsque nous subissons une injustice
ou lorsque nous sommes attristés par
la tournure négative que prennent
les évènements dans le monde. « Une
justice existe. La « révocation » de la
souffrance passée, la réparation qui
rétablit le droit existent » [4]. Comme
le propriétaire de la parabole, Dieu
tient sa promesse et récompense
ceux qui ont bien travaillé. Mais la
révélation que Dieu fait de lui-même
nous amène à croire, en même
temps, que sa miséricorde le pousse
à donner à celui qui fait le mal des
occasions toujours nouvelles de se
convertir . « Ce n’est pas une justice
stricte, sans autre forme de procès,
fondée sur des calculs théoriques,
qui a conduit le Fils de Dieu à
demander pardon à son Père pour
nous, mais un amour gratuit, qui ne
tient compte que de ce qu’il peut
faire pour les autres »[5]. Ainsi, le
propriétaire de la vigne ne reste pas



inactif après avoir embauché les
premiers ouvriers, mais il veut
donner du travail, même à la
onzième heure, à ceux qui sont sur le
point de perdre une journée entière
de travail. En définitive, comme
l’écrit saint Josémaria, « Dieu ne se
laisse pas gagner en générosité » [6].

Les autres sont libres

Lorsque l’on réfléchit à la justice en
tant que vertu qui devrait façonner
nos relations avec les autres, on dit
souvent qu’elle n’est qu’une
condition minimale de la
coexistence : respecter l’autre dans
son altérité[7]. La justice pourrait
alors être interprétée comme une
attitude froide, qui met l’accent sur
les différences entre les personnes
plutôt que sur ce qu’elles ont en
commun. Alors que la charité
recherche l’unité, la justice mettrait
l’accent sur la séparation. Cependant,
à y regarder de plus près, la relation



entre charité et justice est plus
subtile.

Le fait que chacun reçoive son dû,
comme l’exige la justice, est
intrinsèquement lié à la bonne
répartition des biens, au respect des
contrats et de la parole donnée, ainsi
qu’au respect que nous devons à
chacun. On peut donc dire que la
justice nous aide réellement à mener
une vie sociale paisible, avec des
règles du jeu claires et sans déranger
les autres.

C'est pourquoi reconnaître l’altérité
des autres et le droit qu’ils ont d’être
ce qu’ils veulent être, n'est ni banal,
ni négligeable. C’est ce que saint
Josémaria nous fait considérer : «
Nous avons l’obligation de défendre
la liberté personnelle de tous les
hommes, en sachant que Jésus-Christ
est celui qui a gagné pour nous cette
liberté (Gal IV, 31) ; si nous n’agissons
pas ainsi, de quel droit pourrons-



nous revendiquer la nôtre ? »[8] C’est
précisément ce que le maître de la
vigne reproche aux premiers
ouvriers, qui se sentent lésés : « Mon
ami, je ne te fais point d'injustice:
n'avions-nous pas convenu ensemble
d'un denier ? Prends donc ce qui te
revient, et va. Pour moi, je veux
donner à ce dernier autant qu'à toi.
Ne m'est-il pas permis de faire de
mon bien ce que je veux? Et ton œil
sera-t-il mauvais parce que je sui
bon ? » (Mt 20, 13-15).

Nous sommes parfois tentés de
disqualifier d’emblée le point de vue
de celui qui a une autre façon de
comprendre le monde ou qui est
guidé par d’autres valeurs. On
souligne alors trop la dimension
unitive de la charité, pensant que les
différences doivent être dépassées
pour laisser place à l’amour
véritable, et on confond la justice
avec la simple égalité. Or, « la justice
est la première voie de la charité, […]



partie intégrante de cet amour »[9].
Cette vertu nous rappelle avant tout
que nous avons tous le droit d’être
comme nous le souhaitons, de
manifester cette manière d’être à
l’extérieur et de jouir de nos propres
biens. Comme l’écrit le pape
François, « aucun individu ou groupe
humain ne peut se considérer
comme tout-puissant, habilité à
passer outre la dignité et les droits
des autres individus ou de leurs
groupes sociaux » [10].

Saint Josémaria parlait souvent du
numérateur très diversifié des
personnes qui l’ont suivi : les
différents caractères, les opinions
libres et les choix personnels de
chacun, de chacune, en matière
politique, culturelle, scientifique,
artistique, professionnelle, etc. Il
distinguait cela d’un dénominateur
commun, très petit en comparaison,
qui portait sur les questions
fondamentales de foi et de charisme



qu’ils partageaient. Il est bon de
valoriser, de respecter et d’aimer les
différences légitimes avec les
personnes qui vivent avec nous ; «
ceux qui aiment la liberté sont
capables de voir ce qu’il y a de positif
et d’aimable dans ce que les autres
pensent et font dans ces grands
domaines » [11].

Penser autrement, c’est tomber dans
la tentation subtile de vouloir aider
les autres à partir de nos propres
paramètres, sans discerner ce dont
ils ont réellement besoin et, surtout,
ce que nous leur devons. Il serait
injuste, par exemple, de verser à un
vendeur un salaire inférieur à celui
qui correspond au travail qu’il a
effectué, simplement parce que nous
pensons qu’il vaut mieux lui donner
une récompense pour compenser la
différence. En ce sens, le propriétaire
de la vigne ne pèche pas contre la
justice en payant la même chose à
tous ; on pourrait peut-être penser



qu’il a un critère particulier de
rétribution, mais à aucun moment il
ne revient sur sa parole : ceux qui se
sont mis d’accord sur un denier ont
reçu exactement ce qui était prévu ;
et les autres ont reçu ce que le maître
a jugé juste. Dieu est ainsi : un juste
gardien de ses promesses, mais aussi
un Père généreux, à qui « il suffit
d'un sourire, d'un mot, d'un geste,
d'un peu d'amour, pour qu'Il déverse
en abondance sa grâce dans l'âme de
l'ami » [12].

[1] Cf. Missel romain, Prière
eucharistique.

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
167.

[3] Saint Jean-Paul II,Audience
générale, 8 novembre 1978.

[4] Benoît XVI, Spe Salvi, n° 43.



[5] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 16
février 2023, nº 8.

[6] Saint Josémaria, Forge, n° 623.

[7] Sur l’altérité comme dimension
fondamentale de la justice, cf. J.
Pieper, Las Virtudes fundamentales,
Rialp, Madrid 1990, pp. 100 et
suivantes.

[8] Amis de Dieu, n° 171.

[9] Benoît XVI, Caritas in veritate, n° 6.

[10] François, Fratelli tutti, n° 171.

[11] F. Ocáriz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 13.

[12] Saint Josémaria, Chemin de croix,
Ve station.

Gaspar Brahm



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-

la-justice-i/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xx-cest-juste-et-necessaire-la-justice-i/

	Très humains, très divins (XX) : C'est juste et nécessaire : la justice (I)

