
opusdei.org

Très humains, très
divins (XIII) : De tout
son cœur

La vertu de chasteté se rapporte
à notre capacité de percevoir ce
qui peut combler le cœur
humain, d’y aspirer et d’en
jouir ; elle nous permet de
découvrir Dieu en tout.

06/05/2022

« Heureux les cœurs purs, car ils
verront Dieu » (Mt 5, 8). Voir Dieu :
sans filtre, sans hâte, sans limite…
Qui pourrait rêver d’y arriver par ses



seules forces ? Contempler à sa
source la beauté, la bonté, la
grandeur que nous recherchons sans
cesse partout. Contempler, ce qui
signifie observer non pas de
l’extérieur, mais de l’intérieur,
sachant que nous sommes inondés
par toute cette réalité pleine de
lumière, par cet « Amour, qui
rassasie sans rassasier »[1] nos désirs
les plus profonds : ces désirs qui dans
ce monde ne trouvent qu’une
réponse très partielle, même si
souvent les créatures nous semblent
déjà aussi belles, bonnes et grandes
que nous pouvons l’imaginer.

Bien sûr, en parlant de la pureté de
cœur, le Seigneur ne fait pas
seulement référence à la chasteté. Si
quelqu’un était très chaste mais
injuste, insincère, déloyal, paresseux
ou égoïste, nous ne dirions pas que
son cœur est pur. Lorsque le roi
David supplie « Ô Dieu, crée en moi
un cœur pur » (Ps 51, 12), il demande



un cœur qui réunisse
harmonieusement toutes les vertus ;
un cœur sachant vibrer avec ce qui
est précieux, non avec ce qui est
inconsistant, un cœur capable de
risquer sa vie pour quelque chose de
plus grand que lui, sans se laisser
dominer par les choses éphémères et
superficielles. À mesure que nous
grandissons dans les différentes
vertus, notre vision — nos désirs, nos
intérêts, nos aspirations — devient
plus claire et nous sommes capables
de percevoir la véritable valeur des
choses. Nous apprenons à voir, à
contempler, à apprécier.

Perplexités

Dieu nous a créés pour cette
contemplation, qui rassemble toutes
les aspirations du cœur. C’est une
grâce qu’il veut nous accorder. Mais
une grâce pour laquelle il faut se
battre. Nous devons conquérir notre
cœur pour le rendre capable de



recevoir ce don, en prenant le risque
de le laisser sans ouverture, oublié
dans un coin. Selon les mots de saint
Josémaria, la chasteté est « un
combat, non un renoncement ;
répondons par une affirmation
joyeuse, par un engagement libre et
joyeux. Ton attitude ne doit pas avoir
pour seul et unique objectif d’éviter
la chute ou de fuir l’occasion. Elle ne
doit en aucune façon se limiter à un
refus froid et calculé. Es-tu
convaincu que la chasteté est une
vertu et que, en tant que telle, elle
doit croître et se perfectionner ? » [2]

La chasteté est une affirmation
joyeuse, et elle peut toujours se
développer. Ces deux idées sont,
certes, familières, mais elles ne sont
pas toujours assez bien comprises, au
point qu’elles peuvent générer une
certaine perplexité.

L’idée de la chasteté comme
affirmation contraste avec la
conception de ceux qui mettent un



accent excessif sur le non, comme si
la vertu consistait précisément à ne
pas faire, à ne pas penser, à ne pas
regarder, à ne pas désirer. La
chasteté est, en revanche, un oui à
l’amour, c’est l’amour qui la rend
nécessaire et lui donne son sens.
Bien entendu, il est nécessaire de
dire non à certains actes ou attitudes
qui lui sont contraires et que toute
personne sensée perçoit précisément
comme des négations de l’amour,
puisqu’en tant que tel l’amour se doit
d’être total, exclusif et définitif. Mais,
en dépit du fait qu’elle nécessite
quelques « non », la chasteté est une
réalité éminemment positive.

Imaginons quelqu’un ayant une
bonne connaissance de la foi et de la
vie chrétienne, sincèrement
déterminé à la mettre en pratique ;
quelqu’un qui a même transmis à
d’autres cette vision positive de la
sainte pureté, parce qu’il a bien
compris ces raisonnements et les



partage. Cependant, il se peut que
son expérience pratique de cette
vertu ne corresponde pas à l’idée de
quelque chose de positif pouvant
toujours croître. De plus, parce qu’il
n’a pas trop besoin de lutter pour
pratiquer la pureté, d’autres intérêts
étant habituellement au premier
plan et reléguant la chasteté à la
quatrième ou cinquième place parmi
ses préoccupations, de sorte que la
chasteté ne semble habituellement
être pour lui ni une affirmation ni
une négation. En outre, devant lutter
plus intensément pour la vivre à
certaines périodes, il la ressent
précisément comme une négation, et
non comme une affirmation.

À cela s’ajoute une autre source de
perplexité : puisqu’elle est une vertu,
la chasteté est appelée à « croître et à
se perfectionner » [3]. Encore une fois,
ce bon chrétien pourrait se dire : «
Normalement, je parviens à éviter les
actes, les pensées, les regards



contraires à la chasteté, n’est-ce pas
de cela qu’il s’agit, ne puis-je pas dire
que j’ai la vertu ; que dois-je faire
d’autre, dans quel sens la chasteté
doit-elle croître et se perfectionner
en moi ? »

En réalité, à l’origine de ces
perplexités se trouve l’idée assez
répandue mais très réductrice que
la vertu est fondamentalement un
supplément de force dans la
volonté nous rendant capables de
respecter les normes morales,
même lorsqu’elles s’opposent à
notre inclination. Si cette vision
était correcte, la vertu consisterait en
la capacité d’ignorer l’affectivité, de
s’opposer systématiquement à ce que
nous ressentons chaque fois que le
respect de ces normes l’exige. Bien
sûr, il y a là une part de vérité, car
dans la formation de la vertu, il est
souvent nécessaire d’agir contre nos
penchants affectifs. Cependant, il est
très important de ne pas oublier que



tel n’est pas le but, que ce n’est
qu’une étape qui, si elle n’est pas
suivie d’autres, n’aboutira qu’à la
capacité à se retenir, à dire non. Ceux
qui pensent aux vertus de cette
manière, même s’ils peuvent dire
que la chasteté est une affirmation
joyeuse, ne l’ont pas vraiment
comprise, car ils ne voient pas en
pratique ce qu’elle signifie.

Intégration

La vertu, plutôt qu’une capacité à
s’opposer à nos penchants, est la
formation de ces penchants eux-
mêmes. La vertu consiste
précisément à jouir, à jouir du bien,
parce qu’une connaturalité affective
s’est développée en nous, c’est-à-dire
une sorte de complicité avec le bien.

C’est précisément dans ce sens que
nous appelons tempérance l’ordre
dans la tendance naturelle au plaisir.
Si le plaisir était mauvais, l’ordonner
reviendrait à l’annuler. Mais le



plaisir est bon, et notre nature y
tend. Cependant, qu’il soit bon en
principe ne signifie pas qu’il soit bon
dans tous les cas : l’objet d’une
tendance peut ne pas être bon pour
la personne dans un cas particulier.
C’est pourquoi il est dans notre
intérêt d’ordonner nos penchants
pour le plaisir. Si nous y parvenons,
nous en aurons fait l’un de nos
meilleurs alliés pour pratiquer le
bien ; autrement, ils se
transformeront en un grand ennemi
capable de nous détruire, tout
comme l’eau, qui étanche la soif,
hydrate le corps et fait pousser les
plantes… peut aussi être un raz-de-
marée, causer une inondation, des
destructions.

En quoi consiste l’effort d’ordonner
cette tendance ? Certainement pas à
faire disparaître l’attrait du plaisir,
ce qui est impossible. Pas davantage
à l’ignorer, à vivre comme si elle
n’existait pas, ni même à la réprimer.



Ordonner notre tendance au plaisir
signifie l’intégrer au bien de la
personne [4] : donner une unité à nos
désirs, afin qu’ils soient
progressivement en accord avec
notre identité et la renforcent. Un
cœur impur est un cœur fragmenté,
sans but ; un cœur pur, en
revanche, est un cœur unifié, avec
une direction dans la vie.

Comment y parvenir ? Les tendances
humaines sont autant de manières
de percevoir le bien : chacune
d’entre elles nous présente comme
convenable ce qui la satisfait. Nous
disons que nous avons une tendance
au plaisir parce que nous sommes
attirés par quelque chose qui peut
produire du plaisir : ce qui apparaît à
nos yeux comme désirable.
Cependant, ce qui est bon pour la
tendance peut ne pas l’être pour la
personne. Un gâteau peut me plaire
parce qu’il est agréable à manger,
mais il peut ne pas être bon pour ma



santé (par exemple, parce que je suis
diabétique), ma forme physique
(j’essaie de perdre du poids) ou ma
relation avec les autres (il appartient
à quelqu’un d’autre). Chaque
tendance a son propre point de vue,
elle évalue la réalité à partir de sa
propre perspective et ne peut le faire
à partir d’une autre. La raison est la
seule faculté qui peut adopter tous
les points de vue et les intégrer [5], en
identifiant le bien de la personne et
pas seulement le bien d’une tendance
particulière ou d’un aspect
particulier de la vie. La raison écoute
ce que chaque tendance a à dire,
évalue toutes ces voix ensemble, et
juge si une action est bonne pour la
personne.

La raison n’est pas froide : elle est
passionnée, elle est conditionnée par
des tendances ou des passions. Si une
tendance s’exprime beaucoup plus
fortement que les autres, elle peut
s’en trouver désorientée. D’où



l’importance de bien former les
tendances (bien tempérées). Ainsi, au
lieu d’être un obstacle, elles sont un
soutien pour le jugement de la
raison. Bien sûr, cette intégration
autour de la raison exige que le sens
de la tendance soit compris et
respecté, et que nous agissions de
sorte que ce respect imprègne notre
affectivité. La gourmandise, par
exemple, révèle que le sens de notre
besoin de manger n’a pas été
compris — du moins d’une manière
pratique, influençant le
comportement — c’est-à-dire que la
manière dont le plaisir de manger
contribue au bien intégral de la
personne n’a pas encore été
pleinement assimilée. On peut en
dire autant de la chasteté, et de toute
autre vertu.

Un monde intérieur

Écoutons le conseil de saint
Josémaria dans un très court point de



Chemin : « Pourquoi regarder au-
dehors, si tu portes « ton univers » en
toi ? » [6] C’est vrai : si l’on porte en
soi un monde — un monde fait de
grandes choses, divines et humaines
— le regard, l’action, la pensée contre
la chasteté peuvent avoir une
certaine force d’attraction, mais ils
seront beaucoup plus faciles à
combattre, car ils seront perçus
comme une menace pour l’harmonie
de son propre monde intérieur.

On pourrait même dire que la
chasteté ne fait référence à la
sexualité que de manière
secondaire. Il s’agit
principalement de l’ouverture de
notre monde intérieur, de notre
cœur, aux grandes choses, de la
capacité à percevoir ce qui est
capable de remplir le cœur
humain, à y aspirer et à en jouir.
C’est pourquoi saint Josémaria disait
aussi : « Mais parler d’impureté ne
m’a jamais plu. Je veux examiner les



fruits de la tempérance […] En vivant
de la sorte — avec le sens du sacrifice
— (l’homme) se délivre de beaucoup
d’esclavages et il en vient, dans
l’intimité de son cœur, à savourer
tout l’amour de Dieu […]. Nous
sommes en mesure de nous
préoccuper des autres, de partager ce
qui nous appartient avec tout le
monde, de nous consacrer à de
grandes tâches » [7].

La personne chaste est capable
d’entrer en relation affectivement et
d’apprécier tout ce qui est beau,
noble, véritablement amusant. Son
regard n’est pas possessif, mais
reconnaissant : elle laisse l’autre être
tel qu’il est, elle ne permet pas que la
relation qui l’unit à chaque chose et à
chaque personne soit ternie,
dépersonnalisée. Ceux qui ne sont
pas chastes ont un regard à ras-de-
terre, incapable de recevoir, mais
seulement d’exiger des
performances. En réalité, ils ne sont



pas capables de profiter des petites
choses de la vie et des relations
personnelles ; ils sont incapables
d’être vraiment avec les autres. Les
choses délicates que les autres
apprécient leur semblent insipides ;
elles ne leur disent rien, car ils ont
besoin d’émotions fortes pour réagir
et vivre quelque chose de positif et
d’agréable.

Il est donc compréhensible que ceux
qui vivent la chasteté comme une
joyeuse affirmation n’aient
généralement pas besoin d’un effort
de volonté extraordinaire pour
contenir l’impulsion sexuelle
désordonnée : leur monde intérieur,
tissé de réalités précieuses et de
relations vraies, contraste fortement
avec elle et la rejette. Et en vivant
ainsi, ils se sentent grandement
libres, car ils font ce qu’ils désirent.
En revanche, les luxurieux, les
incontinents ou même les simples
continents, s’ils en étaient capables,



se sentiraient réprimés : comme s’il
leur manquait quelque chose.

Pour saint Thomas d'Aquin, le
luxurieux, l’incontinent, le continent
et le chaste sont quatre figures
distinctes [8]. Le chaste et le luxurieux
possèdent l’un la vertu et l’autre le
vice. L’incontinent, sans s’être établi
dans le vice, ne vit pas
vertueusement. Et le continent,
comme le terme l’indique, est
contenu : il ne pèche pas contre la
chasteté, mais il ne possède pas non
plus la vertu ; face à la tentation, il se
limite à réprimer l’impulsion, sans
jouir du bien. C’est le cas, par
exemple, de quelqu’un qui ne veut
pas regarder, mais qui voudrait qu’il
soit inévitable de regarder. Il se
contente de sauter par-dessus des
obstacles qu’il souhaiterait ne pas
avoir à franchir et, ce faisant, il ne
pense pas à former son intériorité
pour la configurer au bien. Cette
situation peut constituer un progrès



pour ceux qui viennent de plus loin,
mais ils ont encore du chemin à
parcourir pour former la vertu. Celui
qui ne s’éloigne pas résolument de la
frontière, même s’il parvient à ne pas
pécher, ne dépassera jamais le stade
du continent, sans jamais parvenir à
apprécier la vertu et à la considérer
comme une affirmation joyeuse.

Ils verront Dieu en tout

« Heureux les cœurs purs, car ils
verront Dieu » (Mt 5, 8). Peut-être
Jésus ne veut-il pas dire qu’il sera
interdit aux impurs de cœur de voir
Dieu, mais plutôt qu’ils ne verront
rien là où les purs de cœur
percevront une beauté
indescriptible, pleine de nuances, qui
satisfait toutes les aspirations de leur
cœur. C’est en effet ce qui se passe
ici-bas : les vertueux sont capables de
trouver Dieu dans chaque personne,
dans chaque situation ordinaire de la
vie, tandis que les non vertueux ne



ressentent pas sa présence ou la
trouvent inconfortable et
désagréable, limitant leur liberté.

La vertu, comprise de cette manière,
comme la création d’un beau monde
intérieur, d’une connaturalité
affective qui nous fait jouir en
faisant le bien, est une réponse aux
perplexités mentionnées ci-dessus.
En effet, si l’effort pour former la
sainte pureté ne vise pas seulement à
refuser les actes désordonnés, mais
aussi et surtout à constituer un
monde intérieur plein de réalités
précieuses, surnaturelles et
humaines, il est compréhensible que
cette vertu croisse et se forme non
seulement lorsqu’il faut vaincre une
tentation, mais aussi lorsque notre
attention s’oriente vers tout ce qui
est précieux et beau dans la réalité,
même si cela n’a rien à voir avec la
sexualité en soi. La chasteté n’est pas
seulement une vertu pour les
moments de combat : elle ne tient



pas seulement aux tentations : c’est
une vertu de l’attention, de ce à quoi
notre cœur est attentif. Nous
comprenons alors que cette douceur
intérieure, cette ouverture à la
grandeur, n’a pas de limites et peut
toujours grandir.

Les moyens sont nombreux

Comment former ce monde
intérieur ? Bien sûr, il faut éviter
tout ce qui pourrait le perturber,
veiller à ce que la vue et
l’imagination ne soient pas
dispersées ou brouillées, mettre
certains freins à la curiosité, et aussi
éviter de tomber dans l’oisiveté,
cette attitude passive de ceux qui
cèdent le contrôle de leurs décisions
aux événements. Car naviguer sans
but, se laisser porter par le vent qui
souffle, conduit facilement à se
perdre et à se retrouver dans un
endroit où l’on aurait préféré ne pas
arriver.



Il est bon aussi de grandir en force
d’âme, car sans elle il est très
difficile de garder le cap au milieu
des vagues : la constance dans les
petites mortifications dans le travail,
les relations avec les autres, les
goûts, fortifie le cœur ; et la 
sincérité : avoir la simplicité de
parler de ce qui se passe en nous est
un moyen très efficace d’oxygéner
notre cœur, et d’éviter qu’il ne soit
intoxiqué par des affections trop
petites pour lui.

D’autres moyens qui orientent le
regard de l’âme vers ce qui est
surnaturel ou humainement valable
sont également très importants : la
dévotion eucharistique, l’affection
pour la Mère de Dieu, la prière et
la relation personnelle habituelle
avec le Seigneur. Les amitiés et
toutes les relations humaines
nobles remplissent également ce
rôle : alors que l’isolement ou
l’égocentrisme sont une source facile



d’infection, le dévouement sincère
aux autres maintient le cœur en
bonne santé.

En outre, il est hautement
souhaitable de développer des 
intérêts culturels de valeur,
notamment la bonne littérature, les
bons films, la musique, etc. qui
contribuent à développer la
sensibilité esthétique et le sens de la
beauté. Ceux qui n’apprécient que les
films, les lectures, les plans ou les
vidéos de haute intensité, ceux qui
s’habituent à ne vivre que
d’émotions banales, devront fournir
un effort considérable pour se
contrôler lorsque ces émotions
entreront dans la sphère sexuelle. Et
s’ils y parviennent, ils le vivront, au
mieux, comme une répression, un
déni. Il est beaucoup plus agréable et
efficace de créer un climat intérieur
propre, lumineux et affirmatif. Notre
cœur a été fait pour jouir de la



beauté de Dieu dès cette vie, et pour
toute l’éternité.

[1]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
208.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
182.

[3].Ibid.

[4].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2337 : « La chasteté signifie
l’intégration réussie de la sexualité
dans la personne et par là l’unité
intérieure de l’homme dans son être
corporel et spirituel »

[5]. Cf. saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, I-II, a. 1, ad 2.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 184.

[7]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.



[8]. Cf. Somme théologique, II-II, q.
151-156.

Julio Diéguez

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
tres-divins-xiii-de-tout-son-coeur/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xiii-de-tout-son-coeur/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xiii-de-tout-son-coeur/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xiii-de-tout-son-coeur/

	Très humains, très divins (XIII) : De tout son cœur

