
opusdei.org

Très humains, très
divins (XI) : Alors, le
monde te parle

Tempérer notre désir de savoir
nous permet d’atteindre le
cœur de la réalité et d’être des
âmes contemplatives au milieu
du monde.

11/03/2022

Différents angles d’attaque sont
possibles pour aborder une question.
Devant un grand banquet, avec une
profusion de mets, de couleurs, de
décors et de tissus, le regard étonné



d’un photographe n’a rien à voir
avec celui, plein d’anxiété, d’un
glouton. Si nous pensons à des
situations plus ordinaires, nous ne
regardons pas la manchette d’un
journal de la même façon que nous
contemplons un coucher de soleil. La
différence ne tient pas uniquement
aux circonstances du moment ou aux
objets contemplés. Ce qui distingue
nos regards c’est, en réalité, quelque
chose de plus profond, en rapport
avec notre approche du monde.

La prédication tout entière de saint
Josémaria nous encourage à être «
des âmes contemplatives, bien
impliquées dans les affaires de ce
monde » [1]. Pour ce faire, il faut
apprendre à regarder la réalité d’une
façon nouvelle : un regard qui ne se
limite pas à un seul aspect, le
fragment utile, de ce que nous avons
devant nous ; un regard qui ne
cherche pas simplement à
s’approprier ou à posséder ce qui est



considéré. Le regard contemplatif, en
effet, n’est pas un regard égoïste ni
possessif : il est transparent, serein,
réceptif, généreux. Pour celui qui
entend vivre avec Dieu, apprendre à
regarder ainsi n’est pas une option.
C’est seulement en transformant
notre regard que nous pourrons
découvrir l’éclat divin dans tout ce
qui nous entoure et que nous
saisirons la vérité profonde des
choses et des événements, « car c’est
en lui que nous avons la vie, le
mouvement et l’être » (Ac 17, 28).

Il est intéressant de constater qu’au
moment d’indiquer des sujets
éventuels pour la formation des
jeunes, le fondateur de l’Opus Dei a
écrit : «Mortification extérieure,
principalement la vue ; mortification
intérieure, spécialement la curiosité»
[2]. Ces deux aspects, intimement liés
à la vie contemplative, font partie de
la vertu de tempérance en ce qui
concerne le désir de savoir, un de



ceux le plus fortement ancrés dans
notre nature. Même si dans le
langage commun le mot «
tempérance » est associé à l’idée de
limite, ce point de vue est assez
incomplet. Le mot latin temperare,
d’où vient le terme que nous
utilisons, signifie « mélanger les
choses à la bonne dose ». Ainsi, celui
qui est tempéré dans son désir de
savoir ne se laisse pas absorber par
l’immédiat, mais parvient toujours à
le dépasser. Il développe une attitude
ouverte, attentive et silencieuse, qui
le prédispose à atteindre le cœur des
choses. Alors le monde lui parle.

Un regard curieux

Il existe un regard qui, avant d’être
modéré par la tempérance, pourrait
être comparé à un papillon sautillant
de fleur en fleur. C’est l’attitude de
celui qui ne s’arrête sur quelque
chose que le temps indispensable
pour satisfaire sa curiosité et



prendre ce dont il a envie. Ce regard
ne cherche pas à saisir la réalité,
surtout dans toute sa profondeur,
mais plutôt le plaisir rattaché à la
perception sensible ou à un goût
fugace, grâce à une nouvelle
information sur les affaires du
monde. C’est ce que saint Jean
appelle « concupiscence des yeux » (1
Jn 2, 16) et, quelques siècles plus
tard, saint Thomas d’Aquin la « 
curiositas » [3]. Pour celui-ci, le pôle
opposé à la « curiositas » serait la « 
studiositas » consistant à trouver la
juste dose, précisément comme une
partie de la tempérance, dans notre
désir de savoir. La « studiositas » ne
cherche pas simplement à établir
une limite, mais elle vise à enlever
les obstacles nous empêchant d’avoir
une connaissance plus profonde ; elle
ne ménage pas sa peine dans l’effort
et la fatigue propres à tout
apprentissage.



Céder à la « curiositas » pourrait
sembler sans grande transcendance,
et n’exercer qu’une influence qu’à la
périphérie de notre existence. Quel
dommage pourrais-je subir du simple
fait d’aller partout les yeux grand
ouverts, pour bien saisir tout ce qui
se présente à moi ? Écoutons ce que
Jésus dit à ce sujet : « La lampe du
corps, c’est l’œil. Donc, si ton œil est
limpide, ton corps tout entier sera
dans la lumière » (Mt 6, 22). Si l’œil
illumine le corps tout entier, notre
regard se répercute sur notre cœur.
Il arrive que, presqu’à notre insu, la «
curiositas » plonge des racines de
plus en plus profondes en nous.
Parfois, nous sommes facilement
conscients de cette dispersion dans le
monde des réseaux sociaux ou sur
internet : nous nous surprenons à
glisser d’une page à l’autre, sans
même savoir ce que nous cherchons.
Ce regard habitué à divaguer va
peut-être engendrer une inquiétude
de l’esprit qui se manifeste par une



logorrhée irréfléchie, une étourderie
ou un malaise intérieur.

En ce sens, le regard qui va d’une
fleur à l’autre « peut être le
symptôme d’un véritable
déracinement ; il peut signifier que la
personne a perdu la capacité
d’habiter en elle-même » [4]. Plus ou
moins conscients de notre vide
intérieur, nous cherchons à fuir vers
l’extérieur, vers le monde de la
distraction et, paradoxalement, nous
abandonnons le seul endroit où nous
pouvons trouver celui qui peut
étancher notre soif. Saint Augustin
exprime ainsi cette expérience : « Or,
vous étiez au-dedans de moi et moi
au-dehors, et c’est là que je vous
cherchais ; je poursuivais de ma
laideur la beauté de vos créatures.
Vous étiez avec moi et je n’étais pas
avec vous, retenu loin de vous par
tout ce qui sans vous ne serait que
néant » [5].



Voilà pourquoi, pour que notre
regard pénètre jusqu’au cœur de la
réalité, il faut mettre en route un
processus de discernement, tout en
ouvrant la porte de notre monde
intérieur : s’arrêter, réfléchir, sans
précipitation. Par exemple, avant de
lancer une vidéo ou un épisode d’une
série attrayante, il est bon de se
demander si c’est exactement ce que
nous voulons faire en ce moment
précis. Celui qui sait rejeter ce qui
pourrait faire du mal à son âme ou
simplement l’empêcher de grandir, «
se rend compte que son sacrifice
n’est qu’apparent : parce qu’en
vivant de la sorte […] il se délivre de
beaucoup d’esclavages et il en vient,
dans l’intimité de son cœur, à
savourer tout l’amour de Dieu » [6].

« Te distraire. — Tu as besoin de te
distraire !… En ouvrant les yeux tout
grands pour qu’y pénètrent bien les
images des choses », écrit saint
Josémaria, en provoquant le lecteur.



Et il ajoute aussitôt : « Ferme-les tout
à fait ! Aie donc une vie intérieure ;
tu verras alors, sous des couleurs et
avec un relief insoupçonnés, les
merveilles d’un monde meilleur,
d’un monde nouveau ; et tu
t’entretiendras avec Dieu » [7].
Naturellement, le fondateur de
l’Opus Dei ne prétend pas que nous
ne regardions jamais rien ou que
nous évitions de nous imprégner
d’une réalité dont il dit qu’elle est le
lieu de notre rencontre avec Dieu. Il
nous dit plutôt que ce regard
extérieur est en réalité lié à notre
monde intérieur, tout en contribuant
à lui donner une forme, pour le
meilleur ou pour le pire.

Le regard intéressé

Un regard non modéré par la
tempérance peut aussi, à notre insu,
s’imprégner d’un intérêt égoïste,
possessif, semblable à celui d’une
bête en quête de sa proie. « Souviens-



toi que c’est mal d’avoir l’œil avide
» (Si 31, 13), prévient la Sainte
Écriture. Comme le regard qui
papillonne de fleur en fleur, ce
regard prédateur n’est pas un
phénomène simplement superficiel :
il révèle souvent un rapport au
monde provenant du tréfonds de la
personne. Il s’agit de l’attitude de
celui qui voit tout sous le prisme de
ses intérêts et qui, par suite, juge le
monde à la jauge des bénéfices qu’il
peut en retirer. Son cœur semble
s’être figé et n’avoir qu’un seul angle
de vision, tous les autres points de
vue étaient devenus opaques.

Le manque de tempérance est
destructeur : il rend l’homme partial
et insensible pour saisir calmement
la réalité et les gens, avec toutes leurs
nuances. Cela se répercute sur ses
décisions, puisque la
méconnaissance de l’entourage est
un obstacle pour réussir. Le glouton,
par exemple, est pris par la



recherche des plaisirs du palais ; face
au banquet il est incapable de saisir
la créativité et la beauté qui s’offre à
lui. Il va choisir le morceau le plus
gros ou ce qui lui procurera les
expériences les plus fortes, mais il
n’est pas capable d’en jouir vraiment
ni d’avoir avec les autres un
entretien enrichissant.

Le regard intéressé a aussi une
influence dans les rapports avec les
autres. Celui qui n’a pas réussi à
avoir un regard libre, tend à
regarder les autres en fonction des
avantages qu’il peut en obtenir, des
faveurs qu’il pourrait leur
demander. Sa première réaction
n’est pas de regarder l’autre dans les
yeux et de lui demander comment il
va, ce dont il a besoin, s’il pourrait
faire quelque chose pour lui ; pas
plus que de saisir la singularité ou le
charme de sa personnalité. Cette
cécité de l’esprit, cette incapacité à
voir la trace divine chez ceux qui



nous entourent, ne viennent pas
d’une confusion liée à la sensibilité,
mais d’un regard déformé, endormi
par le manque de tempérance. « Nos
cœurs peuvent s’attacher aux vrais
ou aux faux trésors, ils peuvent
trouver un repos authentique ou
s’endormir, devenant paresseux et
engourdis », disait le Pape François
dans son message pour une Journée
Mondiale de la Jeunesse. « Que de
force il y a dans cette capacité
d’aimer et d’être aimé ! Ne permettez
pas que cette valeur précieuse soit
falsifiée, détruite ou défigurée. Cela
arrive quand l’instrumentalisation
du prochain à nos fins égoïstes
apparaît dans nos relations » [8].

Quelques fruits de la tempérance

Celui qui acquiert un regard pur voit
le monde avec des yeux neufs et
découvre des merveilles inattendues.
La modération libère et purifie le
cœur ; elle facilite une relation



sereine avec les autres et avec les
choses : elle fait grandir en nous un
intérêt sincère, qui ne se laisse pas
prendre aux apparences ni n’est
pressé de porter des jugements
superficiels. Le premier effet de la
tempérance est « la tranquillité
d’esprit », conséquence de l’ordre
intérieur de la personne [9]. Un
regard détaché et pur se fixe sur les
vrais trésors, dans lesquels il peut
trouver un repos authentique. Une
voie pour faire grandir cette
sensibilité consiste à regarder le
monde grâce à des gens capables de
percevoir les nuances riches et variés
de la réalité, tels les artistes et les
poètes. Qui ne se souvient pas d’un
entretien avec quelqu’un qui, par son
opinion réfléchie sur une œuvre
d’art, nous a fait découvrir de
nouvelles tonalités dans le monde ?

Un autre fruit est la capacité de
concentrer nos forces sur nos
projets. Ne pas regarder sans



nécessité le téléphone portable ou ne
pas plonger dans l’internet pendant
le travail ou l’étude peuvent sembler
des choses de peu de valeur, sans
incidence sur la trame de notre vie.
En réalité, ce genre de petits
renoncements peut se révéler décisif
pour nous centrer, avec toutes nos
puissances, sur ce que nous voulons
faire et le mener à bien. Dire « non »
à mille et une affaires pouvant
disperser notre esprit, c’est dire « oui
» à ce qui importe vraiment. En
outre, cet effort développe notre
intériorité et, avec le temps,
contribue à démasquer ce qui est
superficiel, comme une perte de
temps et de liberté. « La vie retrouve
alors les nuances que l’intempérance
estompait ; nous sommes en mesure
de nous préoccuper des autres, de
partager ce qui nous appartient avec
tout le monde, de nous consacrer à
de grandes tâches » [10].



Le regard détaché, serein et
transparent, nous rend capables plus
que tout autre chose de découvrir la
vraie beauté de ce qui existe. Vivre la
tempérance signifie jouir, plus ou
moins, aussi bien des choses
spirituelles que des choses sensibles.
Un rapport libre au monde, libre de
la recherche inquiète du plaisir ou de
l’auto-affirmation, nous amène à
saisir la vérité des choses et des
personnes et nous permet de
découvrir la beauté y compris dans
ce qui est le plus délicat et discret. «
On a dit, non sans raison, que seul
celui qui a un cœur pur est capable
de rire réellement. Il n’en est pas
moins vrai que seul celui qui
contemple le monde avec un regard
pur est capable d’en saisir la beauté »
[11]. L’homme tempéré pénètre plus à
fond dans tout, vers la vérité des
choses : le monde lui parle de Dieu.
C’est pourquoi celui qui se lance dans
cette aventure se reconnaîtra, avec le
temps, dans cette exclamation de



saint Josémaria : « Mon Dieu ! Dans
tout ce que je vois, je trouve grâce et
beauté » [12].

[1]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’Œuvre de Saint-Michel, 8 décembre
1941, n° 70.

[2]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’Œuvre de Saint-Raphaël, 9 janvier
1935, n° 135.

[3]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, II-II, q. 167, a. 1 ad 2 ; a.
2 ad 1.

[4]. Cf. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, Rialp, Madrid 2007,
p. 291.

[5]. Saint Augustin, Confessions, X, 27,
38.



[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

[7]. Saint Josémaria, Chemin, n° 283.

[8]. Pape François, Message 31 janvier
2015.

[9]. cf. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, p. 224, en se référant
à saint Thomas d’Aquin.

[10]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

[11]. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, p. 249.

[12]. Saint Josémaria, Forge, n° 415.

Maria Schoerghuber

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xi-alors-le-monde-te-parle/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xi-alors-le-monde-te-parle/


tres-divins-xi-alors-le-monde-te-parle/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-xi-alors-le-monde-te-parle/

	Très humains, très divins (XI) : Alors, le monde te parle

