
opusdei.org

Très humains, très
divins (X) : Je te
suivrai partout où tu
iras

La vertu de force d’âme nous
permet de suivre Jésus quelles
que soient les conditions
changeantes de notre vie et de
notre entourage

11/01/2022

Du seuil de la maison de Simon, Jésus
vient de guérir de nombreux
malades et de chasser de nombreux
démons. Il était temps de passer de



l’autre côté du lac quand un scribe,
peut-être ébloui par toutes ces
merveilles, s’approche de lui et dit : «
Maître, je te suivrai partout où tu iras
» (Mt 8,19). Quelles étaient les
intentions de fond de cet homme ?
Dans quelle mesure acceptait-il ce
que signifiait suivre le Maître ? Nous
savons seulement ce que Jésus a
répondu : « Les renards ont des
terriers, les oiseaux du ciel ont des
nids ; mais le Fils de l’homme n’a pas
d’endroit où reposer la tête » (Mt 8,
20).

Certes, ces mots peuvent sembler
durs de prime abord, propre à
décourager n’importe qui. Or, il faut
tenir surtout compte de ce que le
scribe cherchait auprès du Christ.
Assurément, les apôtres eux aussi ont
entendu des réponses semblables
qui, loin d’être perçues comme un
avertissement ou un frein, étaient
plutôt une invitation. Nous
comprenons mieux que Pierre, Jean



et Jacques aient laissé « tout »
lorsque Jésus les a appelés, à la fin
d’une journée de travail (cf. Lc 5, 11) ;
ou que Matthieu ait fait de même
lorsque le Seigneur est allé le
chercher alors qu’il collectait des
impôts (cf. Lc 5, 18). Les apôtres
comprennent que, même si le fait de
ne pas avoir d’endroit où reposer la
tête comporte un grand sacrifice,
tout est bien peu de choses par
rapport à une vie en compagnie de
Jésus.

Le Seigneur, donc, parle fort, parce
qu’il ne veut pas que nous nous
abusions, en pensant peut-être que
nous adhérons à un projet
fantaisiste, dans lequel tout ira
toujours comme sur des roulettes.
Car sur le chemin à la suite de Jésus,
les difficultés, c’est-à-dire la fatigue,
les défauts personnels et ceux des
autres, les incompréhensions, les
malentendus, sont plus lourdes que
nous ne le souhaiterions. C’est alors



que la vertu de force d’âme,
rehaussée par la grâce divine, se
révèle décisive : elle nous fournit les
armes pour que notre désir de suivre
Jésus « partout où il ira » vienne à
bout de tout obstacle.

Une affectivité toujours orientée
vers Dieu

« Le bonheur du ciel est pour ceux
qui savent vivre heureux sur la terre
» [1], répétait souvent saint Josémaria.
Beaucoup de choses nous réjouissent
chaque jour, mais des contrariétés se
présentent aussi qui nous mettent à
l’épreuve. En ce sens, il est logique
que notre bonheur terrestre ait
beaucoup à apprendre pour être à
même de faire face à ces situations
compliquées, à ces jours où rien
n’arrive comme nous l’avions prévu.
La force d’âme y est pour beaucoup,
transformant les obstacles en autant
d’occasions d’orienter une nouvelle
fois nos désirs les plus profonds dans



la bonne direction : vers Dieu. La
force d’âme modèle notre affectivité
pour que l’action de Dieu soit plus
déterminante que les circonstances
personnelles ou extérieures, toujours
changeantes.

Dans notre recherche du bonheur,
des choses superflues pourraient
nous paraître indispensables. Cela
peut se produire avec certains
conforts qui sont presque banals
aujourd’hui, mais aussi avec d’autres
besoins que nous nous sommes peut-
être créés nous-mêmes, presque sans
nous en rendre compte. En plus
d’être conscients de ces dépendances,
nous voulons être suffisamment
libres pour que les circonstances
extérieures ne décident pas à notre
place : qu’un moment d’inconfort ne
nous vole pas notre sourire, que la
fatigue ne nous gagne pas si vite, ou
que nous soyons capables de
renoncer à un goût personnel pour
servir quelqu’un d’autre. La force



d’âme nous rend moins dépendants
de tout ce qui n’est pas l’amour de
Dieu, de sorte que nous sommes
heureux parmi toutes sortes de
personnes, dans toutes sortes
d’endroits, et engagés dans toutes
sortes de tâches.

Ainsi, lorsque les foules, sous
l’enthousiasme que provoquaient ses
miracles, voulaient le proclamer roi,
Jésus « ne se laissa pas tromper par
ce triomphalisme : il était libre.
Comme dans le désert, lorsqu’il a
rejeté les tentations de Satan parce
qu’il était libre, et sa liberté était de
suivre la volonté du Père […].
Réfléchissons aujourd’hui à notre
liberté […] Suis-je libre, ou suis-je
esclave de mes passions, de mes
ambitions, des richesses, de la mode
[…] ? » [2] Saint Paul nous fait part de
son expérience : « J’ai appris à me
contenter de ce que j’ai. Je sais vivre
de peu, je sais aussi être dans
l’abondance. J’ai été formé à tout et



pour tout : à être rassasié et à
souffrir la faim, à être dans
l’abondance et dans les privations. Je
peux tout en celui qui me donne la
force » (Ph, 4, 11-13). Pour lui, rien
n’était un obstacle sur son chemin
vers ce qu’il cherchait
véritablement : aimer Dieu de tout
son cœur.

Le meilleur des biens est parfois le
moins évident

Il suffit de jeter un regard réaliste
sur le monde pour reconnaître la
nécessité de la force d’âme. Nous
remarquons que les circonstances,
favorables ou contraires, exercent
une influence sur nous. Nous
sommes bien conscients qu’il est
nécessaire de surmonter certaines
périodes difficiles sans nous laisser
abattre ni perdre la sérénité. En
outre, notre expérience nous a appris
que tout ce qui a un prix requiert
effort et patience : continuer à



étudier, vaincre un défaut de notre
caractère, cultiver des relations
profondes avec les autres ou
progresser dans l’amitié avec Dieu.
Cependant, même si notre bon sens
nous le montre clairement, notre
raisonnement peut souvent ne pas
être droit sur certains points, tant et
si bien que nous tombons dans une
vision étriquée de la force d’âme,
ramenée à un effort pénible pour
aller à rebrousse-poil.

Non, la force d’âme ne consiste pas
dans un exercice terne de la volonté
pour se surpasser, pour ne pas se
plaindre, pour se renier soi-même et
résister à quelque chose dont nous
ne voulons pas ou que nous ne
comprenons pas. Une telle vision
finirait par épuiser n’importe qui.
Être fort consiste plutôt à renforcer
nos convictions, à renouveler sans
cesse l’amour qui nous anime, à faire
briller devant nous les biens les plus
authentiques. Alors, nous choisirons



avec toujours plus de facilité, voire
avec plaisir, ce que nous voulons
vraiment, la « meilleure part » dont
Jésus parlait (cf. Lc 10, 42).

Un exemple peut nous éclairer. Une
personne qui manque de force
d’âme, peut ne pas s’empêcher de
faire un commentaire brusque ou ne
pas arriver à sourire lorsqu’elle est
fatiguée. Dans ce genre de situations,
la fatigue est l’élément qui pèse le
plus dans ses réactions ou dans ses
décisions, ce qui lui fait perdre de
vue d’autres motifs qui mériteraient
bien l’effort personnel. En revanche,
celui qui cultive la force d’âme non
seulement peut surmonter la fatigue,
mais il le fait en étant conscient des
bienfaits qui en découlent, pour lui et
pour les autres. Il peut même y
découvrir une voie pour aimer Dieu.
Ce n’est qu’ainsi que des actions
telles que se priver d’un petit plaisir,
se lever à une heure déterminée,
éviter de se plaindre ou rendre



service, des actions que nous ne
poserions pas spontanément,
deviennent un moyen de nous
éduquer à percevoir un bien plus
grand mais peut-être moins évident,
tout au moins dans un premier
temps.

Ce processus, dans lequel nous
courons le risque de ne voir qu’un
défi pour nous surpasser, finit de
facto par nous rendre plus libres,
puisque notre joie et notre paix vont
dépendre davantage de ce que nous
voulons vraiment que de certaines
petites tyrannies du moment, aussi
bien extérieures qu’intérieures. Dans
notre lutte pour progresser dans la
force d’âme, il s’agit précisément
d’explorer d’éventuels angles morts
pouvant nous empêcher de voir
certains aspects du bien, simplement
parce qu’ils exigent un effort. Celui
qui apprend à vivre avec force d’âme
pourra persévérer dans le bien
lorsque les bonnes décisions à



prendre ne seront pas les plus
attrayantes. Être fort, c’est l’attitude
de celui qui perçoit la vraie valeur
des choses.

Évoluer avec aisance dans la
réalité

Lorsque nous entendons Jésus dire
au scribe « qu’il n’a pas d’endroit où
reposer la tête », nous pourrions
penser qu’il essaie de le mettre à
l’épreuve : « Venir à ma suite n’est
pas facile, es-tu sûr de le vouloir ? »
Cependant, dans d’autres passages de
l’Évangile le Seigneur s’exprime
pareillement, non sur le ton d’un
avertissement mais d’une invitation,
comme nous l’avons vu lors de
l’appel de plusieurs apôtres : « Celui
qui veut marcher à ma suite, qu’il
renonce à lui-même, qu’il prenne sa
croix chaque jour et qu’il me suive
» (Lc 9, 23) ; « Entrez par la porte
étroite. Elle est grande, la porte, il est
large, le chemin qui conduit à la



perdition » (Mt 7, 13). Il ne s’agit en
aucun cas d’un appel à une
souffrance dépourvue de sens, mais
à la croissance d’une grande liberté :
à faire grandir en nous, petit à petit,
des dispositions du cœur pour qu’il
soit capable d’aimer jusqu’à
l’extrême, comme lui-même l’a fait.

« Ce qui est nécessaire pour atteindre
le bonheur, ce n’est pas une vie
facile, mais un cœur plein d’amour » 
[3]. Le chemin du chrétien est
exigeant car il requiert un amour de
plus en plus profond ; et comme le
dit la vielle chanson : « Un cœur qui
ne veut pas souffrir, qu’il passe toute
sa vie sans amour » [4]. La vie de Jésus
nous montre comment nous devons
nous comporter face à l’adversité ou
à la douleur. Sa force d’âme n’est pas
celle de celui qui construit des murs
autour de lui, ni celle de celui qui
revêt une armure pour éviter les
blessures, ou pour ne pas être affecté
par la réalité. Avec les murs et les



armures, en réalité, la résistance ne
devient pas une partie de notre
personnalité ; ces ressources
empêchent plutôt le contact, la
relation avec la réalité. Leur rigidité
empêche de se déplacer librement.

En revanche, la force d’âme de Jésus
dialogue constamment avec
l’entourage. Jésus n’accepte pas la
douleur uniquement parce qu’elle est
ardue, ou bien pour se prouver ou
nous démontrer quelque chose. En
réalité, il ne l’assume que si elle est
nécessaire, sans se laisser désarmer
par elle. Il trouve aux difficultés un
sens qui motive et donne une
profondeur à ce qu’il vit, au lieu de
donner dans l’absurdité. Cela, c’est
aimer le monde passionnément, au
sens plein de l’expression. Aimer le
monde signifie être capable d’avoir
un rapport à lui le plus riche
possible, y compris la valeur cachée
de ce qui est imparfait, dans les
différentes situations de la vie, soit



en nous-mêmes, soit chez les autres.
Si nous cherchons la force d’âme du
Christ nous serons plus sensibles et
plus profonds, davantage immergés
dans la réalité et plus capables de
rencontrer Dieu en tout. En
définitive, davantage contemplatifs.

Patience pour aller jusqu’au bout

« Nous mettons notre fierté dans
l’espérance d’avoir part à la gloire de
Dieu », écrit saint Paul. « Bien plus,
nous mettons notre fierté dans la
détresse elle-même, puisque la
détresse, nous le savons, produit la
persévérance ; la persévérance
produit la vertu éprouvée ; la vertu
éprouvée produit l’espérance ; et
l’espérance ne déçoit pas, puisque
l’amour de Dieu a été répandu dans
nos cœurs par l’Esprit Saint qui nous
a été donné » (Rm 5, 2-5). Chaque
sacrifice librement assumé, chaque
contrariété accueillie sans révolte,
chaque renoncement consenti par



amour, réaffirme en nous la
conviction que notre bonheur se
trouve en Dieu, plus qu’en toute
autre réalité. La lutte quotidienne
devient alors une conquête
progressive du vrai bien, qui nous
accorde déjà une part de la gloire
future à laquelle nous aspirons : la
lutte devient un chemin d’espérance.

Chercher habituellement le bien
authentique et caché dans nos
décisions nous apporte le courage de
ne pas nous contenter de ce qui est
immédiat ou éphémère. Ce qui
engendre la patience : nous
commençons à espérer toujours plus
dans l’amour qui ne faillit pas et
donne un sens à nos efforts. C’est
pourquoi le fort ne désespère pas, ne
perd pas la sérénité devant un échec
ou si les fruits du travail se font
attendre. La patience n’est ni
optimisme simpliste ni résignation :
c’est l’attitude de l’homme libre, qui
n’aime pas seulement de façon



saisonnière, mais lutte avec les yeux
toujours fixés sur la fin qui l’attend.
La conviction profonde de ne pas
vouloir se contenter de moins que le
bonheur du ciel peut soutenir la lutte
quotidienne nécessaire qui nous
permet de suivre Jésus « partout où il
ira ». C’est cela, la force d’âme. Un
cœur fort, qui ne perd pas de vue la
fin, peut « lutter par amour jusqu’au
dernier instant » [5].

[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 1005.

[2]. Pape François, Homélie, 13 avril
2018.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 795.

[4]. « A los árboles altos », chanson
traditionnelle.

[5]. Saint Josémaria, « Temps de
réparation », dans « Dialogue avec le
Seigneur », édition historico-critique.

Magdalena Oyarzún



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
tres-divins-x-je-te-suivrai-partout-ou-tu-

iras/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-x-je-te-suivrai-partout-ou-tu-iras/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-x-je-te-suivrai-partout-ou-tu-iras/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-x-je-te-suivrai-partout-ou-tu-iras/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-x-je-te-suivrai-partout-ou-tu-iras/

	Très humains, très divins (X) : Je te suivrai partout où tu iras

