
opusdei.org

Très humains, très
divins (I) : Jésus, que
devons-nous faire ?

Dans ce premier article sur les
vertus humaines, nous allons
voir que tous nos désirs
peuvent trouver leur harmonie
en Dieu. Cela requiert du temps
mais le résultat final est une
délivrance

19/03/2021

En lisant les Confessions de saint
Augustin, nous pouvons nous
étonner de le voir décrire l’influence



du « poids » sur les objets matériels
qui l’entourent. Se servant des
connaissances propres au IVe siècle,
le futur évêque d’Hippone constate
que le feu s’élance alors que la pierre
tombe. Il remarque ensuite que
l’huile versée dans l’eau monte au-
dessus de l’eau ou que tout ce qui est
désordonnée cherche l’ordre pour s’y
reposer. Il a l’intuition que, dans tous
ces mouvements, les objets sont
guidés par leur « poids ». Alors, dans
un langage poétique, il confesse : «
Mon poids, c’est mon amour ; où que
je tende, c’est lui qui m’emporte » [1].
Cette expérience est universelle : ce
qui nous meut, c’est ce que nous
désirons, ce que nous cherchons, ce
que nous voulons. Nous aspirons
toujours à satisfaire un désir qui se
veut durable. Ce « poids » nous
conduit au bonheur, à un bonheur
plus ou moins plein. C’est pourquoi
nous ne voulons pas nous laisser
abuser par un plaisir simple et



fugace. Comment décrire cet amour
qui emportait saint Augustin ?

Chaque histoire suit un processus

« Que dois-je faire pour aller au ciel ?
», demande un jeune homme à Jésus
(cf. Lc 18, 18). Il s’agit d’un passage
de l’Écriture devant lequel nous
restons silencieux, sur l’expectative,
car cette question nous concerne
tous. Que va répondre celui qui est
Dieu et homme ? Juste avant son
intervention, le jeune homme a
prononcé une phrase dans laquelle le
Seigneur détecte quelque chose de
curieux : il s’adresse à Jésus en
l’appelant « bon maître ». Sa réponse
pourrait nous sembler un peu
tranchante : « Personne n’est bon,
sinon Dieu seul » (Lc 18, 19). Le
Seigneur s’était rendu compte, nous
ne savons pas comment, que le jeune
homme, tout en cherchant le sens
ultime de la vie, pensait le trouver
dans un bien créé, dans quelque



chose qu’il pouvait contrôler et à
quoi il pourrait s’accrocher ici sur la
terre. Voilà pourquoi Jésus, après
s’être assuré que le jeune homme
s’efforçait d’accomplir la loi de Dieu,
veut aller plus loin ; il veut qu’il
écarte définitivement sa
complaisance secrète dans cet
accomplissement et les idoles de la
prospérité humaine : « Une seule
chose te fait encore défaut : vends
tout ce que tu as, distribue-le aux
pauvres et tu auras un trésor dans
les cieux. Puis viens, suis-moi » (Lc
18, 22). Nous trouvons dans cette
scène l’appel du Seigneur et nous
nous doutons du combat intérieur du
jeune homme, jusqu’à en arriver à
son triste départ. Jésus avait peut-
être rêvé d’un grand disciple, mais le
jeune homme a opté pour la
commodité de sa maison, de ses
richesses et de ses amis.

Ce grand bonheur que le jeune
homme appelait de ses vœux ne se



trouve pas immédiatement à portée
de la main. Nous ne pouvons ni le
gérer ni le dominer. Notre seule
possibilité est de le recevoir en nous
abandonnant entre les mains de
Dieu. Saint Jean Paul II a dit que « si
Dieu seul est le Bien, aucun effort
humain, pas même l’observance la
plus rigoureuse des
commandements, ne réussit à
“accomplir” la Loi, c’est-à-dire à
reconnaître le Seigneur comme Dieu
et à lui rendre l’adoration qui n’est
due qu’à lui (cf. Mt 4, 10).
“L’accomplissement” ne peut venir
que d’un don de Dieu » [2]. Aussi
faut-il surtout de la patience, dans
une attente active. L’amour du
chrétien n’est pas un éclair
momentané, même si cela est
possible, mais une histoire d’amour.
Or, toutes les histoires suivent un
processus. « Normalement, la grâce
agit à ses heures, elle n’aime pas être
brusquée » [3]. Le jeune homme ne
cherchait peut-être que la



satisfaction immédiate de son désir,
c’est pourquoi il s’impatiente sans se
rendre compte que l’amour de Dieu,
comme le grain semé dans la terre, a
besoin de temps pour grandir près
du Christ. Cependant, nous voyons
dans l’Évangile que Jésus préparait
les siens par degrés, sans hâte, mais
aussi sans traîner. Depuis sa prison,
saint Jean Baptiste, peut-être quelque
peu impatient, ordonne à ses
disciples de demander au Christ : «
Es-tu celui qui doit venir, ou devons-
nous en attendre un autre ? » (Lc 7,
20). Nous, nous pouvons parfois
penser que le Christ n’est pas assez
pressé et éprouver l’impatience de
vouloir être meilleurs du jour au
lendemain.

Pour former un désir ferme

Nous savons que les disciples,
comme tout le monde, avaient besoin
de temps parce que, comme le jeune
homme riche, ils devaient d’abord



purifier les imaginations vaines
qu’ils s’étaient forgées : la tentation
du succès, du prestige, de la gloire
humaine, d’une vie confortable. Ils
avaient besoin de comprendre des
choses importantes telles que
l’engagement à « toujours prier, sans
se décourager » (Lc 18, 1), ou
apprendre à pardonner « soixante-
dix fois sept fois » (Mt 18, 22).
Lorsque le Seigneur a constaté que
les apôtres avaient déjà un minimum
de préparation, après avoir prié
toute la nuit durant, il les a envoyés
un par un (cf. Mt 10, 1-5 ; Lc 6, 12).
Cela ne signifie pas qu’il considérait
la formation des apôtres achevée,
tant s’en faut. Saint Josémaria
répétait souvent que la formation
d’un apôtre ne finit jamais. Il est
évident que, chez beaucoup, l’appel
de Dieu n’avait pas encore pénétré
en eux avec la profondeur
souhaitable : certains ont perdu leur
intérêt pour sa doctrine, ils « s’en
retournèrent et cessèrent de



l’accompagner » (Jn 6, 66). D’autres
ont abandonné Jésus, même à l’heure
de l’épreuve finale. En définitive,
chez les uns et les autres, leurs désirs
n’étaient pas fermes, stables,
disciplinés.

Peu à peu, avec une patience toute
divine, Dieu s’approche de notre
cœur, nous appelle et nous envoie
annoncer l’Évangile à tous les
hommes. Il le fait par le biais de nos
moments de méditation, d’adoration
eucharistique, des prières vocales où
nous reprenons les mots que l’Église
nous propose, et aussi grâce à notre
esprit contemplatif tout au long de la
journée. Nous découvrons l’intimité
avec lui, nous savourons son amitié,
son regard, sa fermeté, sa
compréhension… Dieu nous prépare
aussi par le truchement des
contrariétés, dans un processus
conscient et nullement automatique
qui nous permet de briser
progressivement nos idoles, petites et



grandes, internes et externes, pour
réserver à Jésus un espace plus grand
dans notre âme. Finalement, il
s’approche de notre cœur à travers le
travail ininterrompu qui remplit
notre journée : « Mon Père est
toujours à l’œuvre, et moi aussi, je
suis à l’œuvre » (Jn 5, 17). Celui qui a
mis l’aspiration au bien dans notre
cœur, le « poids » qui emportait saint
Augustin, celui-là même comblera
notre attente.

L’harmonie des biens

Tout au long de notre vie, il nous
arrive de nous abuser en
recherchant des biens éphémères,
incapables de combler notre cœur,
des biens apparents, car ne
conduisant pas à Dieu, source de tout
bien. En se rappelant l’inquiétude du
jeune homme riche désireux de
savoir ce qu’il doit faire pour
atteindre le ciel, saint Jean Paul II
signale que « Dieu seul peut



répondre à la question sur le bien,
parce qu’il est le Bien. En effet,
s’interroger sur le bien signifie en
dernier ressort se tourner vers Dieu,
plénitude de la bonté. Jésus
manifeste que la demande du jeune
homme est en réalité une demande
religieuse, et que la bonté, qui attire
et en même temps engage l’homme, a
sa source en Dieu, bien plus, qu’elle
est Dieu lui-même » [4].

Étant abandonné d’un groupe
nombreux, Jésus demande aux douze
s’ils veulent partir eux aussi. Pierre
répond : « Seigneur, à qui irions-
nous ? Tu as les paroles de la vie
éternelle. […] Nous savons que tu es
le Saint de Dieu » (Jn 6, 68-69). Dans
son appel d’amour, ils ont découvert
le sens ultime de leur vie : le
Royaume de Dieu, la vie éternelle, le
ciel. Pierre a découvert ce que sainte
Thérèse d’Avila dira plus tard : « Dieu
seul suffit » [5]. Il a trouvé le trésor
caché. Les autres désirs trouvent



alors harmonieusement leur place
dans son cœur, une place
raisonnable ; alors les biens, objet de
ces désirs, constituent un ensemble
ordonné. Il n’est pas nécessaire de les
fuir, sans pour autant se laisser
dominer par eux. Celui qui trouve
Dieu par-dessus les autres biens se
sent agile, détaché, délivré, pour
apporter la force de l’Évangile à
toutes les créatures. Précisément, la
possibilité de ne pas le faire «
compose le clair-obscur de la liberté
humaine. Parce qu’il nous aime avec
la plus grande tendresse, le Seigneur
nous invite, nous pousse à choisir le
bien » [6].

Saint Josémaria nous encourageait à
aimer le monde passionnément, non
pas parce que le monde créé soit un
absolu, mais parce qu’il est le
premier don de Dieu, la première
source des désirs qui naissent dans le
cœur de l’homme. Cependant, ces
désirs peuvent être élargis par



l’amour qui nous amène à donner un
sens à l’ensemble de nos actions. Ce
grand désir divin donne une unité à
notre existence tout entière, sans
éliminer les désirs humains, de
compagnie, d’avenir, de projets, tout
en les purifiant et les assemblant
dans un appel à l’intimité avec Dieu.
Saint Augustin faisait remarquer que
les vertus morales, en nous
conduisant au bonheur s’identifient 
de facto avec l’amour de Dieu. Tous
nos efforts pour parvenir au
bonheur, ainsi que l’attirance pour
faire le bien, sont toujours des efforts
pour aimer. Voilà pourquoi l’évêque
d’Hippone définissait chacune des
vertus par rapport à cet amour : la
tempérance est l’amour qui nous
garde incorruptibles, la force d’âme
est l’amour qui endure tout, la justice
est l’amour qui ne dévie pas ou la
prudence l’amour qui cherche à
savoir comment aimer davantage [7].

***



Le chemin pour parvenir à
l’harmonie entre nos désirs se
consolide tout au long de la vie,
puisqu’il s’agit toujours d’une
histoire. Nous sommes souvent trop
pressés, nous prenons des décisions
précipitées, nous cherchons des
gratifications immédiates… Ce n’est
pas une bonne logique pour
emprunter la bonne route. En
anglais, on dit parfois que quelqu’un
« est tombé amoureux », « falls in
love » comme quelque chose qui
arrive sans crier gare. Même si cet
éclair peut exister, le chemin ne sera
pas toujours ainsi. Il peut être
surprenant que Marie ait répondu si
rapidement à l’ange après l’annonce
qu’elle serait la mère du Messie ; c’est
comme si elle avait découvert de
façon fulgurante et soudaine l’amour
divin. En réalité, Dieu agissait dans
l’âme de notre Mère depuis sa
conception immaculée et tout au
long de sa vie, une vie qui a été dès le
début une histoire d’amour.



Paul O’Callaghan

[1]. Saint Augustin, Confessions, livre
13, ch. 9.

[2]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, n° 11.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n_ 668.

[4]. Saint Jean Paul II, Litt. enc. 
Veritatis splendor, n° 9.

[5]. Sainte Thérèse d’Avila, extrait
d’un autographe trouvé dans son
livre des prières.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
24.

[7]. Cf. saint Augustin, « Sur les
coutumes de l’Église Catholique et les
manichéens » I, 15, 25.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
tres-divins-1-jesus-que-faire/

(07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-1-jesus-que-faire/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-1-jesus-que-faire/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-tres-divins-1-jesus-que-faire/

	Très humains, très divins (I) : Jésus, que devons-nous faire ?

