
opusdei.org

Très humains, très
divins (VIII) : La
bataille de notre
formation

Dans ce huitième article, nous
nous attardons sur certains
conseils et attitudes qui nous
disposent à être une semence
fertile, chacun à sa place dans
le monde.

11/11/2021

Même si sa splendeur appartenait
déjà au passé, Athènes n’en était pas
moins à l’époque de saint Paul une



référence culturelle. Saint Luc dit de
ses habitants, à l’esprits inquiet,
qu’ils « ne consacraient leur temps à
rien d’autre qu’à dire ou écouter la
dernière nouveauté » (Ac 17, 21).
C’est pourquoi leur rejet sceptique de
l’annonce de la seule nouveauté
digne de ce nom a de quoi
surprendre : la mort et la
résurrection du Christ, qui nous
sauve du péché (cf. Ac 17, 32). Cet
échec, au cœur même de la culture
classique, a dû profondément
marquer saint Paul. De facto, il l’a
amené à réfléchir en profondeur,
éclairé par l’Esprit Saint, sur le
contenu de la nouveauté chrétienne :
pourquoi les athéniens ne se sont-ils
pas sentis concernés par ce qui avait
changé la vie de l’apôtre des
nations ?

De vieilles nouveautés et la
nouveauté authentique



Ses lettres aux chrétiens de Corinthe,
auxquels il s’est adressé aussitôt
après l’épisode des athéniens,
permettent de reconstruire le fil de
sa pensée. Saint Paul présente deux
grands axes pour bien accueillir son
message : d’un côté, le mystère de la
croix du Christ, difficile à accepter
selon une logique purement
humaine (cf. 1 Co 1, 20-25) ; de
l’autre, ses implications concrètes
dans la vie quotidienne : la croix
comporte une nouvelle façon d’être
dans le monde (cf. 1 Co 5, 7-8). Ce
n’est qu’en accueillant dans notre vie
cette double approche de Jésus
crucifié qu’il est possible de parler de
nouveauté au sens propre. « Si donc
quelqu’un est dans le Christ, il est
une créature nouvelle. Le monde
ancien s’en est allé, un monde
nouveau est déjà né » (2 Co 5, 17).

À cette même lumière se rattache
celle que saint Josémaria a reçue le 2
octobre 1928 : sa vision des chrétiens



« porteurs de la seule flamme
capable d’illuminer les chemins
terrestres des âmes, de la seule clarté
qui ne sera jamais mêlée d’ombres,
de pénombres ou d’obscurités » [1]. La
nouveauté chrétienne authentique,
notre vie en Jésus, lui permettait de
comprendre que certaines des
nouveautés qui agitaient alors la vie
de la société et de l’Église n’étaient en
réalité qu’« un voltairianisme en
perruque poudrée ou des
libéralismes désuets du XIXe siècle » 
[2]. Ces « nouveautés » continueront
d’apparaître et de disparaître. En
contraste avec le message chrétien,
d’autres nouveautés apparaîtront
encore qui ne seront qu’un retour «
des erreurs des siècles passés » [3],
c’est-à-dire des vieilleries.

Une bonne partie de notre mission
en tant que chrétiens courants
consiste à apporter la nouveauté
authentique du Christ à tous les
secteurs de notre vie, sans nous



laisser séduire par ce qui, au fond,
n’est qu’une nouveauté apparente.
Pour ce faire, il est indispensable de
l’accueillir d’abord dans notre vie, de
lui permettre de grandir en nous
avec patience et effort, pour qu’elle
configure notre esprit et nos
attitudes. Ce n’est qu’ainsi que nous
contribuerons à ce que « de
nombreux hommes ne restent pas
dans les ténèbres, mais marchent sur
des chemins menant à la vie
éternelle » [4].

Le plus important, c’est le semeur

Plusieurs paraboles de Jésus sur le
Royaume de Dieu mettent en
évidence que sa présence parmi nous
est un don gratuit. Par exemple, la
parabole du semeur (cf. Mt 13, 3)
prend comme point de départ
l’intervention de quelqu’un qui jette
les semences. Sans cette action
préalable, les fruits seraient
évidemment impossibles. C’est le



point le plus important du récit : car
que la terre soit plus ou moins bonne
ou mauvaise est sans doute
important, mais secondaire.

La foi nous révèle que nous sommes
enfants de Dieu : avec le monde pour
héritage (cf. Ps 2, 8), appelés à
collaborer avec notre Père pour que
la création tout entière devienne le
don dont il a rêvé pour nous (cf. Rm
8, 20-23). Animés de la même foi que
les premiers chrétiens dans leur
mission, nous cherchons à découvrir
que tous les chemins de la terre
peuvent mener à Dieu. Nous sommes
convaincus que « le monde n’est pas
mauvais, puisqu’il est sorti des mains
de Dieu, puisqu’il est sa création,
puisque Yahvé l’a contemplé et a vu
qu’il était bon » [5].

Nous sachant enfants de Dieu et
héritiers, en fin de compte apôtres,
nous devenons nous-mêmes la
semence lancée à tous les vents.



Savoir surtout que Dieu tient à jeter
une fois après l’autre la semence
pour enrichir le monde du désir
intense de porter du fruit, nous
enthousiasme. Ainsi « nous pouvons
comprendre ce que l’appel divin a de
merveilleux. La main du Christ nous
a saisis dans un champ de blé : le
semeur presse dans sa main blessée
une poignée de grains. Le sang
imbibe la semence, l’imprègne. Puis
le semeur jette à la volée ce blé pour
qu’en mourant il devienne vie, et
pour qu’en pénétrant dans la terre, il
puisse se multiplier en épis dorés » 
[6].

Travailler la terre, améliorer la
semence

Cependant, il ne suffit pas de jeter la
semence : pour que des racines
poussent, il faut aussi qu’elle possède
force et intelligence. En outre, il est
possible d’ajouter de l’engrais à la



terre : nous pouvons la travailler et
la préparer au mieux (cf. Lc 13, 6-9).

Si nous voulons que le fruit soit
fécond, de sorte que, comme Jésus le
dit, même les oiseaux du ciel
puissent faire leurs nids dans les
branches de cet arbre auquel va
aboutir le premier geste (cf. Mt 13,
31-32), un aspect essentiel de notre
collaboration consiste à préparer une
bonne semence, dans la mesure de
nos possibilités. Pour ce faire, nous
devons d’abord nous convaincre que
la foi que nous souhaitons pratiquer
et partager n’est pas quelque chose
d’irrationnel ni d’arbitraire, mais
qu’elle est en lien direct avec la
vérité ; nous avons besoin de faire
l’expérience vitale que la foi n’est pas
simplement « un beau sentiment, qui
console et enthousiasme, mais selon
les changements de notre état
d’esprit ou la situation de l’époque » 
[7]. Le pape François nous l’a rappelé :
« L’homme a besoin de la



connaissance, il a besoin de la vérité,
car sans elle il ne peut pas survivre,
il ne peut pas aller de l’avant. La foi,
sans la vérité, ne sauve pas, elle ne
donne pas de sécurité à nos pas » [8]

Notre soif de vérité nous permet
d’accueillir la foi dans notre
intelligence et de découvrir son
caractère raisonnable. Notre
intelligence s’ouvre alors à des
horizons plus vastes : la réalité
devient plus compréhensible et plus
profonde. Il est logique qu’il en soit
ainsi : si le chrétien veut être semeur
de la nouveauté du Christ, il ne peut
renoncer à la réflexion sur sa foi, il
ne peut non plus ne pas y rapporter
tous les secteurs de sa vie, y compris
son travail professionnel. Tout
penser à la lumière de la foi, ce qui
ne consiste pas simplement à faire
appel à des réponses toute-prêtes,
deviendra petit à petit un
authentique habitus bon, une vertu :
peut-être une des plus importantes.



Ce n’est qu’à la lumière de
l’intelligence de la foi que nous
pouvons capter « les lueurs divines
que réverbèrent les réalités les plus
banales » [9].

Pour que cette ouverture à la vérité
rende notre foi la plus féconde
possible, l’humilité devant la réalité
est indispensable, tout comme la
docilité à l’Esprit Saint qui nous parle
à travers les événements quotidiens
et notre entourage (cf. Jn 15, 26) ; en
définitive, à travers l’histoire. Même
s’il nous semble que dans notre désir
d’apporter au monde la lumière du
Christ le plus important est d’avoir
une attitude assurée et puissante, en
réalité la force ne peut venir que de
Dieu. En ce sens, « l’humilité est
soumission créative à la force de la
vérité et de l’amour. L’humilité est le
refus de l’apparence et de la
superficialité ; elle est l’expression de
la profondeur de l’esprit humain ;



elle est la condition de sa grandeur » 
[10].

La « bataille » de saint Josémaria

Nous comprenons l’effort fourni par
saint Josémaria pour que, dès le
début, l’Opus Dei offre une profonde
formation philosophique et
théologique, exerçant une influence
dans le domaine professionnel de
chacun. Dans ses recherches pour
trouver la meilleure manière d’agir,
il parlait d’une authentique « bataille
» [11]. Ce langage belliqueux souligne
le côté ardu de l’entreprise de la
formation et, par conséquent, la
nécessité de s’y engager pour de bon,
toujours compte tenu des
circonstances personnelles de
chacun. Saint Thomas d’Aquin
parlait de la vertu de « studiosité »
qui implique l’effort dans la
recherche de la connaissance des
choses [12] ; c’est-à-dire l’attitude
permanente de cultiver une saine



curiosité pour connaître à fond notre
monde et surmonter les obstacles qui
pourraient nous en empêcher. Quoi
qu’il en soit, il importe de ne pas
perdre de vue la grandeur de
l’objectif qui nous motive : faire
nôtre le message du Christ pour être
à même de le semer dans la réalité
qui nous entoure.

Le langage belliqueux permet aussi
de prendre en considération
l’importance de la stratégie.
Comment atteindre une fin si élevée
alors que nous manquons de temps
pour aborder avec rigueur les
grandes questions ? Pour certains, la
stratégie pourrait consister à bien
profiter des moyens de formation
qu’ils reçoivent déjà, en cultivant les
dispositions nécessaires pour en tirer
un meilleur parti. Pour d’autres, elle
consistera à appliquer un conseil de
la littérature classique, dont
Josémaria se servait :non multa, sed
multum [13], ne pas aborder beaucoup



de choses, plutôt une seule ou
quelques-unes, mais à fond ; peut-
être en demandant conseil pour
avoir un plan de lecture bien adapté
et progressif. D’autres encore, dans le
respect de l’ordre indispensable à
toute activité intellectuelle,
profiteront des innombrables
ressources que propose l’internet.
L’image du gant qui s’adapte à la
main, employée par le fondateur de
l’Opus Dei pour parler du plan de vie,
sert aussi pour prendre plus à cœur
notre plan de formation, afin de faire
grandir notre connaissance de la foi.

Deux conseils pour avoir un
regard large

Si la lumière de la foi permet de
comprendre le monde en son sens le
plus profond, le chrétien doit se
savoir protagoniste, et jamais un
simple spectateur dans les grands
débats culturels et intellectuels de la
société. Puisque rien de ce qui est



humain ne lui est étranger, il cultive
depuis sa jeunesse, une inquiétude et
un anticonformisme d’esprit, sans
peur de « contribuer, dans un esprit
d’initiative et de spontanéité, à
l’amélioration du monde et de la
culture d’aujourd’hui, pour qu’ils
s’ouvrent aux desseins de Dieu pour
l’humanité » [14].

Pour mener à bien cette tâche, saint
Josémaria donnait deux conseils. Le
premier est d’élargir son regard, au-
delà des objectifs petits : « Pour toi
qui désires acquérir une mentalité
catholique, universelle, en voici
quelques caractéristiques : — la
largeur de vues et
l’approfondissement énergique de ce
qui est sans cesse vivant dans
l’orthodoxie catholique ; — le souci
droit et sain (qui n’est jamais
frivolité) de renouveler les doctrines
caractéristiques de la pensée
traditionnelle, en matière de
philosophie et d’interprétation de



l’histoire… ; — une attention
vigilante aux orientations de la
science et de la pensée
contemporaines ; — et une attitude
positive et ouverte face à la
transformation actuelle des
structures sociales et des formes de
vie » [15].

Voilà un vaste programme sur lequel
il vaut la peine de s’arrêter
calmement. Le « désir » de
comprendre, qui requiert la lecture
et l’étude, nous permet de nous
savoir insérés dans une tradition qui
nous précède et nous permet de voir
au-delà le présent : « Nous sommes
comme des nains sur les épaules de
géants. Nous pouvons voir plus, et
plus loin qu’eux, non pas en raison
d’une quelconque distinction
physique, mais parce que nous
sommes hissés par leur grande taille
» [16]. Possédant ce bagage, nous
pouvons faire face de façon positive
aux nouvelles découvertes et



interrogations de notre époque et
nous apprenons à discerner dans un
esprit constructif et avec l’aide
d’autres ce qui peut être considéré
comme un vrai progrès. Ainsi nous
nous forgeons une vision personnelle
et raisonnée des grands thèmes ;
nous cultivons une véritable
mentalité universelle, catholique.

Face au défi d’ouvrir tout ce qui est
humain aux plans de Dieu, Benoît
XVI a attaché beaucoup d’importance
aux « minorités créatives », car ce
sont normalement elles qui «
déterminent l’avenir ». C’est
pourquoi, concrètement, « l’Église
catholique doit se comprendre
comme une minorité créative qui
possède un héritage de valeurs qui
ne sont pas quelque chose du passé,
mais une réalité bien vivante et
actuelle. L’Église doit actualiser, être
présente dans le débat public, dans
notre lutte pour un concept



authentique de liberté et de paix » 
[17].

Trouver des gens capables de
partager la passion pour la formation
et pour l’analyse profonde de de la
réalité et avancer avec eux pour
prendre ensemble des initiatives de
toute sorte, voilà une expérience des
plus fécondes de la vocation de
chrétiens au milieu du monde.
L’histoire, encore toute récente, des
premiers fidèles de l’Œuvre confirme
cette fécondité [18]. Dans cette tâche,
chacun doit entrer dans le grand
terrain du jeu du monde et trouver,
dans les circonstances de sa vie, sa
manière personnelle de collaborer.

Le deuxième conseil de saint
Josémaria concerne l’usage du
pluriel. La lumière de la foi permet
de trouver, pour pratiquement tout,
non seulement une solution mais
plusieurs, plusieurs chemins
possibles. Actions, manières de



penser et solutions diverses peuvent
légitimement s’inspirer de la même
foi et, par conséquent, elles doivent
être respectées [19]. Aussi la foi nous
conduit-elle à cultiver notre capacité
d’écoute, de collaboration et de
dialogue, animés d’un sain désir
d’apprendre et de nous enrichir
grâce à d’autres points de vue.

* * *

La Sainte Écriture nous dit que Marie
« retenait tous ces événements et les
méditait dans son cœur » (Lc 2, 19) :
tout ce qui arrivait autour d’elle, en
particulier ce qui concernait son fils,
retentissait dans son monde
intérieur. Considérer une fois après
l’autre la beauté de notre foi et la
grandeur de notre mission allumera
aussi dans notre cœur le désir de
nous former toujours mieux et de
trouver des façons concrètes d’y
parvenir. Nous serons aussi amenés
à proposer des initiatives, en



cherchant la collaboration d’autres
gens capables de rendre présent
dans les nouveaux aéropages de la
culture la nouveauté perpétuelle du
Christ. Ce qui nous aidera à nous
débarrasser de tout « pessimisme
stérile » [20], bien conscients de ce que
saint Josémaria répétait souvent : «
Le monde nous attend » [21].

[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 1.

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 849.

[3]. Saint Josémaria, La fin
surnaturelle de l’Église, n° 2.

[4].Forge, n° 1.

[5]. Saint Josémaria, Entretiens n° 114.

[6]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 3.



[7]. Pape François, Litt. enc. Lumen
fidei, n° 24.

[8].Ibid.

[9].Entretiens, n° 119.

[10]. Saint Jean Paul II, Angélus, 4 mars
1979.

[11]. Cf. M. Montero, “La formación de
las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 11.

[12]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
Théologique, II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13].Chemin, n° 333.

[14]. Mgr. F. Ocariz, Lettre pastorale,
14 février 2017, n° 8.

[15]. Saint Josémaria, Sillon, n° 428.

[16]. Bernard de Chartres, cité par Jean
de Salisbury, Metalogicon, composé
en 1159.



[17]. Benoît XVI, rencontre avec des
journalistes, 26 septembre 2009.

[18]. Quelques références dans J. L.
Gonzalez Guillon, DYA, L’académie et
résidence dans l’histoire de l’Opus
Dei (1933-39), Rialp, Madrid 2016 ; et
dans M. Montero, Histoire des
éditions Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19]. Cf. Entretiens, n° 117.

[20]. Cf. pape François, Exhor. ap. 
Evanelii gaudium, nos 84-86.

[21].Sillon, n° 290.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-
et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-

formation/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/tres-humains-et-tres-divins-viii-la-bataille-de-notre-formation/

	Très humains, très divins (VIII) : La bataille de notre formation

