
opusdei.org

Travailler
consciencieusement

Pour celui qui veut être saint,
travailler ne suffit pas : il doit
bien travailler, y mettre du sien,
accepter les échecs, et
apprendre à vivre certaines
vertus, telles que la patience ou
la charité.

21/09/2012

Si nous voulons vraiment
sanctifier notre travail, il nous faut
remplir, coûte que coûte, cette
première condition: travailler, et
bien travailler, avec sérieux, tant



d’un point de vue humain que
surnaturel [1].

Nous avons déjà vu dans un
éditorial précédent que travailler
pour un motif surnaturel, c’est
comme l’âme de la sanctification du
travail [2]. Nous allons maintenant
nous arrêter à considérer que la 
matière, pour ainsi dire, à laquelle
cette âme donne la vie est le travail
bien fait. En effet, le motif
surnaturel, s’il s’agit d’un
authentique amour de Dieu et du
prochain, réclame nécessairement
que nous essayions de réaliser notre
tâche le mieux possible.
Particulièrement, les enfants de Dieu
dans l’Opus Dei devons avoir bien
présent à l’esprit qu’une partie
essentielle de cette tâche — la
sanctification du travail ordinaire —
que Dieu nous a confiée, est la bonne
réalisation du travail lui-même, sa
perfection y compris humaine, le bon
accomplissement de toutes les

https://opusdei.org/article/un-motif-surnaturel/
https://opusdei.org/article/un-motif-surnaturel/
https://opusdei.org/article/un-motif-surnaturel/
https://opusdei.org/article/un-motif-surnaturel/


obligations professionnelles et
sociales. L’Œuvre exige que tout le
monde travaille consciencieusement,
avec sens des responsabilités, avec
amour et persévérance, sans
abandons ni légèreté [3].

Pour méditer avec profit cet
enseignement de saint Josémaria, il
convient de remarquer que lorsque
nous disons bien travailler, nous
évoquons avant tout le travail comme
activité, et non pas le résultat du
travail. Il peut arriver que l’on
travaille bien et que cependant la
tâche ne soit pas réussie, soit par une
erreur involontaire, soit pour des
causes indépendantes de notre
volonté. C’est dans des cas
semblables, relativement fréquents,
qu’apparaît nettement la différence
entre celui qui travaille avec un sens
chrétien et celui qui recherche
principalement le succès humain.
Pour le premier ce qui a de la valeur
est avant tout l’activité même de



travailler et, bien qu’il n’ait pas
obtenu un bon résultat, il sait que
rien n’a été perdu de ce qu’il a essayé
de bien faire par amour de Dieu et
pour coracheter avec le Christ ; c’est
pourquoi il ne se révolte pas devant
les contrariétés — tout en essayant
de les surmonter —, mais il y voit la
possibilité de s’unir davantage à la
Croix du Seigneur. En revanche, pour
le second, c’est un échec du moment
que le résultat n’est pas atteint.
Évidemment, quelqu’un qui voit les
choses de cette manière ne
comprendra jamais ce qu’est de
sanctifier la tâche professionnelle.

Travailler consciencieusement, c’est
travailler avec perfection humaine
pour un motif surnaturel. Ce n’est
pas bien travailler sur le plan
humain pour ensuite y ajouter un
motif surnaturel. Non, l’amour de
Dieu doit amener un chrétien à
réaliser avec perfection sa tâche,
parce que nous ne pouvons pas offrir



au Seigneur quelque chose qui, dans
les limites de notre pauvre humanité,
ne serait pas parfait, sans tache,
soigneusement accompli, même dans
les détails les plus infimes : Dieu
n’accepte pas ce qui est bâclé. Vous
n’offrirez rien qui ait une tare, nous
enjoint la Sainte Écriture, car cela ne
vous ferait pas agréer de Dieu (Lv 22,
20) [4].

Lorsqu’on essaie d’agir de cette
manière, il est normal que le travail
réussisse et que de bons résultats
soient obtenus. Plus encore, il est
fréquent que celui qui cherche à
sanctifier son travail se détache dans
sa profession parmi ses pairs, parce
que l’amour de Dieu pousse à se
dépasser joyeusement, et toujours,
dans le devoir et dans le sacrifice [5].
Cela dit, il ne faut jamais oublier — et
cela en vaut la peine de le répéter —
que Dieu permet parfois des
contrariétés et des échecs humains
pour que nous purifiions l’intention



et participions à la Croix du
Seigneur. Ce qui ne signifie pas que
le travail ait été mal fait ou que la
tâche n’ait pas été sanctifiée.

Vertus humaines dans le travail

Le travail bien fait met en exercice
les vertus humaines informées par la
charité. C’est un véritable réseau de
vertus qui est mis en action lorsque
nous remplissons notre métier avec
le dessein de le sanctifier : la force
d’âme pour persévérer dans notre
tâche, malgré les difficultés
naturelles et sans jamais nous laisser
gagner par l’accablement ; la
tempérance pour nous dépenser sans
compter et pour surmonter la
commodité et l’égoïsme ; la justice
pour remplir nos devoirs envers
Dieu, envers la société, envers la
famille, envers nos collègues ; la
prudence pour savoir ce qu’il
convient de faire dans chaque cas et
pour nous mettre au travail sans



délai… Et le tout, j'insiste, par Amour 
[6].

Toutes les vertus humaines sont
nécessaires, parce qu’elles forment
une trame dont les fils se renforcent
mutuellement. Or, il y a un ordre
parmi elles : certains fils se placent
avant les autres, comme cela arrive
dans le tissage d’une tapisserie.
Comme la première condition
consiste à travailler et à bien
travailler, l’on comprend que notre
fondateur souligne deux autres
vertus humaines, l’assiduité au
travail et la diligence, qui n’en font
qu’une seule : le zèle pour tirer parti
des talents que chacun d’entre nous a
reçus de Dieu [7]. Comme dans la
parabole évangélique, le Seigneur
nous a confié les talents nécessaires
pour accomplir la mission de le
placer au cœur des activités
humaines, chacun en sanctifiant la
profession qui est la sienne. Il n’est
pas licite de se comporter comme le



serviteur mauvais et paresseux [8],
qui a enfoui le talent reçu. Dieu veut
que nous fassions fructifier, par
amour pour lui, les dons qu’ils nous a
accordés. Pour ce faire, il faut
travailler avec ardeur et constance,
avec rigueur, avec qualité humaine,
en fournissant tout l’effort
nécessaire.

L’assiduité au travail et la diligence
amènent, les deux ensemble, à
s’occuper de la tâche à accomplir, et
non pas d’autres choses qui nous
attirent davantage, et à s’en occuper
en temps voulu et de la façon prévue.
Celui qui est laborieux utilise bien
son temps, qui n’est pas seulement
de l’or, mais aussi la gloire de Dieu !
Il fait ce qu’il doit faire et il est à ce
qu’il fait, non par routine ni pour
occuper les heures, mais comme
résultant d’une réflexion attentive et
pondérée. C’est pour cela qu’il est
diligent. L’utilisation normale du mot
— diligent — évoque déjà son origine



latine. Diligent vient du verbe diligo,
qui signifie aimer, apprécier, choisir
à la suite d’une attention méticuleuse
et soigneuse. N’est pas diligent celui
qui se précipite, mais bien celui qui
travaille avec amour, à la perfection 
[9].

Il faut lutter contre la paresse, vice
capital et mère de tous les vices [10].
L’une de ses modalités est le retard
dans l’accomplissement de ses
obligations [11] : reportant à plus
tard ce qui coûte et donnant la
priorité aux choses qui plaisent le
plus ou demandent moins d’effort.
Ne remets pas ton travail à demain 
[12], conseille notre fondateur, parce
que parfois, sous de faux prétextes,
nous sommes trop nonchalants. Nous
perdons de vue la responsabilité
bénie qui pèse sur nos épaules. Nous
nous limitons tout juste à ce qu’il faut
pour nous tirer d’affaire. Nous nous
laissons entraîner par des raisons qui
n’en sont pas, pour nous tourner les



pouces, alors que Satan et ses alliés,
eux, ne prennent pas de vacances 
[13]. Nous ne servons pas Dieu avec
loyauté, insiste notre Père, si l’on
pouvait dire que nous sommes
fainéants, insouciants, frivoles,
désordonnés, paresseux, inutiles... 
[14].

La tâche professionnelle est un
domaine pour l’exercice de toutes les
vertus humaines, imitant l’exemple
des années de travail de Jésus à
Nazareth. L’ordre et la sérénité, la
joie et l’optimisme, l’endurance et la
constance, la loyauté, l’humilité et la
douceur, la magnanimité et toutes les
autres vertus qu’il n’est même pas
possible, ici, de mentionner, font du
travail professionnel la terre féconde
qui se remplit de fruits sous la pluie
de la grâce.

Sans la lutte pour pratiquer
quotidiennement ces vertus, il est
facile de tomber dans l’erreur de



ceux qui se considèrent comme des
chrétiens pratiquants par le simple
fait qu’ils assistent à certains actes de
culte et qu’ils récitent quelques
prières, tout en permettant que leur
vie professionnelle se déroule, plus
ou moins ouvertement, en marge de
la morale chrétienne, avec des
manquements à la justice, à la
véracité, à l’honnêteté… Un travail de
cette sorte n’est pas agréable à Dieu
et on ne peut pas dire qu’il soit bien
fait, ni sanctifié, même s’il aboutit à
des résultats brillants aux yeux
humains et qu’il se détache par sa
perfection technique dans certains de
ses éléments. Saint Josémaria a
toujours enseigné à mettre en
pratique la foi — à l’incarner ! —
dans le travail professionnel, dans
une unité de vie. Et ceci ne s’obtient
que par les vertus humaines 
informées par la charité.

Sans la charité, l’effort humain ne
suffit pas pour sanctifier le travail,



parce que la charité — l’amour
surnaturel de Dieu et des âmes — est
l’essence même de la sainteté. Un
chrétien qui serait très efficace mais
qui manquerait à la charité ne
sanctifie pas son travail. En réalité,
on ne peut pas non plus dire qu’il
travaille très bien, parce que la
charité se trouve à l’intérieur des
vertus, et son manque se manifeste
tôt ou tard, dans la défaillance de
celles-ci : injustices, haines, colère,
jalousie… L’amour de Dieu n’est pas
un sentiment inopérant. C’est l’acte
de la vertu théologale de la charité
qui, à côté de la foi et de l’espérance,
doit gouverner la réalité concrète de
la vie d’un enfant de Dieu par
l’exercice des vertus humaines. Ainsi
seulement nous pouvons nous
identifier au Christ, Dieu parfait et
homme parfait.

Petites choses



D’ordinaire, les vertus chrétiennes se
manifestent et se développent dans
l’activité professionnelle à travers les
petites choses. L’assiduité au travail
elle-même, qui est en quelque sorte
la condition des autres vertus dans le
travail, ne consiste pas uniquement à
beaucoup travailler, parce qu’il ne
faut pas oublier qu’à force de ne pas
soigner les détails, on peut rendre
compatibles le fait de travailler sans
relâche et de vivre en parfait
pantouflard [15].. Cette vertu
pourrait perdre sa valeur
authentique si l’on négligeait la lutte
sur ces détails d’ordre pour lesquels
on n’a peut-être pas un penchant
particulier, ou de ponctualité pour
commencer et pour finir le travail ;
ou bien si l’on faisait passer en
second l’attention due à la famille ou
aux initiatives apostoliques, sous
prétexte que le travail absorbe
presque toutes les énergies. Le soin
des petites choses protège de ce
danger, parce qu’il assure la droiture



d’intention, étant donné que
beaucoup de ces détails ne brillent
que devant Dieu.

La sainteté ne consiste pas à faire des
choses chaque jour plus difficiles,
mais à les faire avec chaque jour
davantage d’amour [16]. Le secret
pour réaliser toujours mieux le
travail, ce sont les petites choses : des
détails qui sont à la portée d’un
enfant de Dieu et qui mettent une
touche finale de perfection dans
notre activité. Une tout autre chose,
c’est le perfectionnisme, ce défaut qui
consiste à rechercher comme but la
perfection pour la perfection dans le
résultat extérieur du travail. Ce
défaut comporte une déformation
des vertus humaines, montre que
l’on a perdu la vision d’ensemble, le
sens de la prudence qui proclame
parfois que le mieux est l’ennemi du
bien, parce que viser le mieux
amènerait à négliger d’autres
exigences du travail bien fait, comme



par exemple de l’achever dans les
délais. Le perfectionnisme est un
succédané de la perfection, qui trahit
l’amour propre et la complaisance
vaine, et il faut le combattre avec le
réalisme de l’humilité chrétienne qui
sait reconnaître les propres limites et
mettre sa confiance en Dieu.

Lui a tout créé par amour, et ses
œuvres sont parfaites : Dei perfecta
sunt opera [17]. Notre travail est une
participation à l’œuvre créatrice [18],
et lui aussi doit être parfait, dans la
mesure de nos forces, avec la grâce
de Dieu. Le soin des petites choses
caractérise le mode divin de travailler
pour un fils de Dieu, car il manifeste
la perfection de l’amour. Et il est
fondamental d’arriver à être des
contemplatifs dans le travail, parce
que de même que Dieu créa et vit
que cela était bon [19] —, qu’il
contempla le reflet de son Amour et
de sa Vérité dans ce qu’il avait créé
—, pareillement, l’infinie distance



que comporte l’analogie étant sauve,
notre travail sera bon et un moyen de
contemplation si c’est une tâchenon
seulement achevée jusque dans les
détails, mais réalisée avec droiture
morale, avec honnêteté, avec
noblesse, avec loyauté, avec justice.
Ainsi votre travail professionnel sera
non seulement droit et saint mais, à
ce titre également, il deviendra
prière [20]. Prière contemplative,
puisqu’un travail réalisé avec
perfection, en mettant de l’amour
dans les petites choses, permet de
découvrir ce quelque chose de divin
qui se trouve enfermé dans les
détails [21]. C’est pourquoi, concluait
notre Père, lorsqu’un chrétien
accomplit avec amour les actions
quotidiennes les moins
transcendantes, ce qu’il fait déborde
de transcendance divine [22].

Apprendre à bien travailler



Le merveilleux panorama qui
s’ouvre devant nos yeux, grâce aux
enseignements de Saint Josémaria,
doit être mis en pratique dans notre
vie. Il ne suffit pas de vouloir faire le
bien, il faut d’abord savoir le faire 
[23]. Servir Dieu et servir les autres
avec notre travail requiert une
préparation, une compétence non
seulement technique mais aussi
morale, humaine et chrétienne. Pour
servir, servir, voilà des mots que
saint Josémaria voulait graver dans
nos cœurs afin que nous n’oubliions
pas qu’il ne suffit pas d’avoir une 
bonne volonté pour être un bon
médecin ou une bonne maîtresse de
maison, mais que des connaissances
et des vertus sont aussi requises. Je
ne crois pas en la droiture
d’intention d’une personne qui ne
s’efforce pas d’acquérir la
compétence nécessaire pour bien
accomplir les tâches qui lui ont été
confiées [24].



La formation professionnelle pour
sanctifier le travail ne consiste pas
uniquement en quelques
connaissances théoriques préalables.
Il en faut beaucoup plus, comme on
vient de le dire : il faut des
connaissances humaines informées
par la charité. C’est principalement
pour cette raison que la formation
professionnelle se prolonge pendant
toute la vie et s’améliore jour après
jour grâce à l’effort pour croître dans
les vertus chrétiennes. Le désir de
posséder ces vertus ne suffit pas : il
est nécessaire d’apprendre à les
pratiquer. Discite benefacere (Is 1,
17), apprenez à faire le bien. Il faut
s’y exercer de façon habituelle par
les actes appropriés — des actes de
sincérité, de véracité, d’équanimité,
de sérénité, de patience —, parce que
les œuvres sont amour, et que l’on ne
peut aimer Dieu seulement en
paroles : mais il faut l’aimer en actes,
véritablement (1 Jn 3, 18) [25].



Un canal formidable pour cette
formation est la direction spirituelle
personnelle. Si nous savons ouvrir
l’âme à double battant, nous
pourrons recevoir des conseils
pertinents — parfois des indications
sur des devoirs moraux ou relevant
de la conscience —, parce que l’Esprit
Saint donne sa lumière et sa grâce
par cette voie-là. Nous devons aussi
être prêts à recevoir cette formation
sur le lieu même de notre travail, en
sachant bien profiter des remarques
de ceux qui nous entourent. Cela
demande de l’humilité, de la
simplicité pour admettre les propres
limites et pour se laisser aider, en
évitant la suffisance, la présomption
et la vanité.

Amour de la profession

Une disposition intérieure très
convenable pour apprendre à
travailler est l’amour de la
profession. Or, il est important



d’avoir une idée juste, élevée, de ce
que doit être cet amour chez un
chrétien, pour ne pas le réduire à
une simple inclination naturelle.
Rigoureusement parlant, c’est le
désir de servir Dieu et les autres avec
notre travail, le désir de contribuer
avec sa propre activité
professionnelle au progrès humain,
en l’orientant dans un sens chrétien
pour imprégner ainsi la société de
l’esprit du Christ. Tel est le noyau de
l’amour de la profession chez un fils
de Dieu, un amour qui éveille
l’intérêt humain pour la tâche à faire
et qui le nourrit à la racine même
avec la sève de l’espérance
surnaturelle pour maintenir vivant
l’effort de transformer en
alexandrins, en vers héroïques, la
prose de chaque jour [26]. Les
activités les plus ordinaires ne sont
plus une monotone suite d’actions
qui se répètent, comme elles ne l’ont
pas été dans la vie de Jésus, de Marie
et de Joseph, à Nazareth. On



découvre une nouvelle dimension
dans nos tâches, on jouit de la
présence de Dieu qui les agrée,
accueillant l’offrande du travail bien
fait.

Pour un fils de Dieu, l’amour de la
profession n’est pas le goût ni le
caprice. C’est le désir de réaliser le
travail que Dieu nous signale pour
que nous le sanctifiions et que nous
portions du fruit. C’est pourquoi il y
a une vocation professionnelle, qui est
une partie importante de la vocation
divine [27]. Or cette volonté divine se
découvre non seulement à travers les
inclinations et aptitudes personnelles
— qui certainement y sont pour
quelque chose —, mais aussi par les
circonstances dans lesquelles chacun
se trouve en vertu de la Providence
divine ; concrètement les devoirs que
chacun doit accomplir et les services
qu’il peut effectivement rendre. Cet
ensemble de facteurs configure la
vocation professionnelle et s’appelle 



vocation parce qu’il représente
vraiment une appel de Dieu à choisir,
compte tenu des circonstances
personnelles, l’activité
professionnelle la plus opportune,
comme matière de sanctification et
d’apostolat. La vocation
professionnelle est quelque chose qui
va se définissant tout au long de la
vie : il n’est pas rare que celui qui
avait commencé certaines études
découvre plus tard qu’il est plus doué
pour d’autres tâches et qu’il s’y
consacre ; ou qu’il finisse par se
spécialiser dans un domaine
différent de celui qu’il avait prévu au
début ; ou qu’il trouve, alors qu’il est
en plein exercice de la profession
qu’il a choisie, un nouveau travail lui
permettant d’améliorer la position
sociale des siens, ou de contribuer
plus efficacement au bien de la
collectivité ; ou qu’il se voie forcé,
pour des raisons de santé, à changer
de milieu et d’occupation [28].
Concrètement cela ne s’oppose pas à



votre vocation professionnelle, et
c’est une marque du bon esprit, que,
devant plusieurs possibilités
pareillement libres, vous choisissiez
celle qui vous fournit l’occasion
d’accomplir la tâche spirituelle la
plus féconde [29].

En définitive, s’il est vrai que la
vocation professionnelle est une
partie de notre vocation divine, elle
l’est en tant que le travail
professionnel — intellectuel ou
manuel — est un moyen pour notre
apostolat et pour notre
sanctification : pour servir Dieu,
pour servir toutes les âmes pour
Dieu. S’il arrive que la vocation
professionnelle devienne un
obstacle, on l’envoie promener, parce
qu’elle a cessé d’être un moyen ; si
elle absorbe à un point tel qu’elle
entrave ou empêche la vie intérieure
ou l’accomplissement fidèle des
devoirs d’état ; si elle n’est pas un
hameçon qui attire les hommes, elle



ne m’intéresse pas et elle n’est plus
une partie de la vocation divine,
parce qu’il ne s’agit plus alors d’une
vocation professionnelle, mais d’une
vocation diabolique. En tant qu’elle
est un moyen pour nous sanctifier et
pour sanctifier les autres, ai-je dit, la
vocation professionnelle est une
partie de notre vocation divine [30].

Dans cette perspective, on voit
combien est loin de l’amour de la
profession cette pathologie qu’on
appelle d’habitude profesionnalite. Le
premier terme, c’est l’amour du
travail comme moyen de
sanctification et d’apostolat. Le
deuxième, l’adoration d’une idole qui
a été placée comme but final. Et ceci
peut arriver sans l’avoir
expressément recherché, pour avoir
négligé de purifier l’intention et
s’être donné comme motivation
pratique des buts terrestres, plaçant
dans le succès la complaisance pour
le moi. Saint Josémaria nous prévient



contre ce danger : mets tes activités
professionnelles à leur place : elles
ne constituent que des moyens pour
parvenir à ta fin ; on ne peut jamais
les considérer, tant s’en faut, comme
l’essentiel. Combien de «
professionnalites » empêchent
l’union à Dieu ! [31]. Apprendre à
bien travailler est apprendre à
mettre le travail à sa place, une place
aussi importante que celle de l’axe de
la sanctification dans la vie
ordinaire, mais toujours un moyen.

On reconnaît les bons professionnels
à leur travail. Saint Joseph, était
connu de tous comme le charpentier,
et Jésus, comme le fils du charpentier
[32], et charpentier lui-même [33]. Il
ne nous reste aucun résultat de leur
travail, aucune des pièces qu’ils ont
fabriquées, de bonne qualité, avec la
perfection qui était possible compte
tenu des outils de l’époque, en
travaillant avec effort, ordre, joie…,
cependant que Sainte Marie



s’occupait, animée du même esprit,
des tâches du foyer. Il nous reste, en
revanche, l’amour rédempteur que
Jésus mettait dans cette tâche, et
celui de Marie et de Joseph unis au
sien, d’un même cœur. Voilà
l’essence de la sanctification du
travail.

[1]. Forge, n° 698.

[2]. Cf. Chemin, n° 359.

[3]. Saint Josémaria, Lettre 31 mai
1954, n° 18.

[4]. Amis de Dieu, n° 55.

[5]. Sillon, n° 527

[6]. Amis de Dieu, n° 72.

[7]. Amis de Dieu, n° 81.

[8]. Mt 25, 26.

[9]. Amis de Dieu, n° 81.



[10]. Sillon, n° 505. Cf. Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 1866.

[11]. Cf. Saint Thomas, S. Th., II-II, q.
54, a. 2, ad 1.

[12]. Chemin, n° 15.

[13]. Amis de Dieu, n° 62.

[14]. Ibid.

[15]. Sillon, n° 494.

[16]. Seul avec Dieu, n° 25.

[17]. Dt 32, 4 (Vg).

[18]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 4. Cf. Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 2427.

[19]. Gn 1, 10 suiv.

[20]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 26.

[21]. Entretiens, n° 116.



[22]. Ibid.

[23]. Quand le Christ passe, n° 50.

[24]. Ibid.

[25]. Amis de Dieu, n° 91.

[26]. Quand le Christ passe, n° 50.

[27]. Saint Josémaria, Lettre 11 mars
1940, n° 35.

[28]. Saint Josémaria, Lettre 15
octobre 1948, n° 33.

[29]. Ibid. n° 34.

[30]. Ibid. n° 7.

[31]. Sillon, n° 502.

[32]. Mt 13, 55.

[33]. Cf. Mc 6, 3.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/travailler-
consciencieusement/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/travailler-consciencieusement/
https://opusdei.org/fr-lu/article/travailler-consciencieusement/
https://opusdei.org/fr-lu/article/travailler-consciencieusement/

	Travailler consciencieusement

