
opusdei.org

Travail et
contemplation (I)

Etre contemplatif au milieu du
monde consiste à jouir du
regard de Dieu. Celui qui sait
que Dieu l'accompagne voit ses
activités d'un autre point de
vue.

28/10/2009

J’aimerais que dans notre méditation
d’aujourd’hui, nous nous
persuadions une fois pour toutes de
la nécessité de nous préparer à être
des âmes contemplatives, en pleine
rue, au milieu de notre travail,



d’entretenir avec Dieu une
conversation qui ne doit pas fléchir
tout au long de la journée. C’est là le
seul chemin si nous prétendons
marcher loyalement sur les pas du
Maître [1].

Pour ceux que Dieu appelle à se
sanctifier au milieu du monde,
convertir le travail en prière et avoir
une âme contemplative, c’est l’unique
chemin, parce que ou nous savons
trouver le Seigneur dans notre vie
ordinaire, ou nous ne le trouverons
jamais [2].

Il convient de méditer calmement cet
enseignement capital de saint
Josémaria. Dans cet texte nous allons
considérer ce qu’est que la
contemplation ; plus tard, nous nous
attarderons à approfondir la vie
contemplative dans le travail et dans
les activités de la vie ordinaire.

Comme à Nazareth, comme les
premiers chrétiens



La découverte de Dieu dans les
choses ordinaires de chaque jour
donne aux tâches personnelles leur
valeur ultime et leur plénitude de
sens. La vie cachée de Jésus à
Nazareth, ces années intenses de
travail et de prière où Jésus-Christ
menait une existence ordinaire —
semblable à la nôtre, si l’on veut —
tout à la fois divine et humaine [3],
montrent que la tâche
professionnelle, le soin de la famille
et les relations sociales ne sont pas
un obstacle pour prier sans cesse [4],
mais l’occasion et le moyen d’une
intense fréquentation de Dieu,
jusqu’à ce qu’un moment arrive où il
est impossible d’établir une
différence entre le travail et la
contemplation.

C’est sur cette voie contemplative
dans la vie ordinaire, en suivant les
traces du Maître, que se déroulait la
vie des premiers chrétiens : «
lorsqu’il se promène, converse, se



repose, travaille ou lit, le croyant prie
» [5], écrivait un auteur du IIe siècle.
Quelques années plus tard, saint
Grégoire le Grand atteste, comme un
idéal devenu réalité chez de
nombreux fidèles, que « la grâce de
la contemplation n’est pas donnée
aux seuls grands pour être ensuite
refusée aux petits ; beaucoup de
grands la reçoivent, mais aussi
beaucoup de petits ; et ceux qui se
retirent loin du monde autant que les
personnes mariées. Donc, si aucun
état des fidèles n’est exclu de la grâce
de la contemplation, celui qui garde
l’intimité de son cœur peut être
éclairée par cette grâce » [6].

Le Magistère de l’Église, surtout à
partir du Concile Vatican II, a rappelé
maintes fois cette doctrine, si
importante pour ceux qui avons la
mission de porter le Christ partout et
de transformer le monde avec
l’esprit chrétien: « les activités
quotidiennes se présentent comme



un moyen précieux d’union avec le
Christ, pouvant devenir un domaine
et une matière de sanctification, un
terrain d’exercice des vertus, un
dialogue d’amour qui se réalise dans
les œuvres. Le travail devient
transfiguré par l’esprit de prière et il
devient ainsi possible de rester en
contemplation devant Dieu, même
lorsque l’on est pris par diverses
occupations » [7].

La contemplation des enfants de
Dieu

Le Catéchisme enseigne que la «
contemplation de Dieu dans sa gloire
céleste est appelée par l’Église “la
vision béatifique” » [8]. De cette
contemplation plénière de Dieu,
propre au Ciel, nous pouvons avoir
un certain avant-goût sur cette terre,
un commencement imparfait [9],
lequel, quoique d’un ordre différent
de la vision, est déjà une vraie
contemplation de Dieu, tout comme



la grâce, qui appartient à un ordre
différent de la gloire, est néanmoins
une vraie participation de la nature
divine. Car nous voyons, à présent,
dans un miroir, en énigme, mais
alors ce sera face à face. A présent, je
connais d’une manière partielle ;
mais alors je connaîtrai comme je
suis connu [10], écrit saint Paul.

Cette contemplation de Dieu comme 
dans un miroir, au cours de la vie
présente, est rendue possible par les
vertus théologales : la foi, l’espérance
vivantes, informées par la charité.
Toutes les vertus théologales
s’exercent activement dans la vie
contemplative d’un enfant de Dieu 
[11].

La contemplation est une
connaissance, toute d’amour et de
joie, de Dieu et de ses desseins, qui se
manifestent chez les créatures, par la
Révélation surnaturelle, et
pleinement dans la vie, passion, mort



et résurrection de Jésus-Christ notre
Seigneur. « Science d’amour » [12],
l’appelle saint Jean de la Croix. La
contemplation est une claire
connaissance de la vérité qui s’atteint
non pas par un processus du
raisonnement, mais par une intense
charité [13].

La prière mentale est un dialogue
avec Dieu. Tu m’as écrit : « Prier,
c’est parler avec Dieu. Mais de quoi ?
» — De quoi ? De Lui, de toi : joies,
tristesses, succès et défaites, nobles
ambitions, soucis quotidiens…,
faiblesses ! actions de grâces et
demandes, Amour et réparation. En
deux mots, Le connaître et te
connaître : « se fréquenter » ! [14].
Dans la vie spirituelle, cette
fréquentation de Dieu tend à se
simplifier au fur et à mesure
qu’augmente l’amour filial, plein de
confiance. Il arrive alors que,
souvent, les mots ne sont plus
nécessaires pour prier, ni des mots



exprimés ni des mots intérieurs.
Alors, nous ne parlons plus, parce
que la langue ne sait pas s’exprimer ;
le raisonnement se tait. Nous ne
parlons pas, nous regardons ! [15].

Voilà la contemplation, une manière
active de prier, mais sans mots, une
manière intense et sereine, profonde
et simple. Un don que Dieu accorde à
ceux qui le cherchent sincèrement,
qui mettent toute leur âme dans
l’accomplissement de sa Volonté, en
œuvres, et qui essaient d’évoluer en
sa présence. D’abord une oraison
jaculatoire, puis une autre, et une
autre... jusqu’à ce que cette ferveur
semble insuffisante, tant les mots
paraissent pauvres... : alors on donne
libre cours à l’intimité divine, dans
une contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue [16]. Cela
peut arriver, comme notre fondateur
l’enseigne — nous le verrons plus en
détail une autre fois —, non
seulement pendant les moments



consacrés expressément à la prière,
mais aussi tandis que nous réalisons
avec la plus grande perfection
possible, malgré nos erreurs et nos
limites, les occupations propres à
notre condition et à notre métier 
[17].

Sous l’action du Paraclet

Le Père, le Fils et l’Esprit Saint
inhabitent dans l’âme en état de
grâce [18] : nous sommes un temple
de Dieu [19]. Bien pauvres sont les
mots pour exprimer la richesse du
mystère de la Vie de la Très Sainte
Trinité en nous : le Père qui
éternellement engendre le Fils et qui,
avec le Fils, spire l’Esprit Saint, lien
subsistant d’Amour. Par la grâce de
Dieu, nous prenons part à cette Vie, à
titre de fils. Le Paraclet nous unit au
Fils qui a assumé la nature humaine
pour nous rendre participants de la
nature divine : Mais quand vint la
plénitude du temps, Dieu envoya son



Fils, né d’une femme […], afin de
nous conférer l’adoption filiale. Et la
preuve que vous êtes des fils, c’est
que Dieu a envoyé dans nos cœurs
l’Esprit de son Fils qui crie : Abba,
Père ! [20]. Et dans cette union avec
le Fils, nous ne sommes pas seuls
mais nous formons un corps, le Corps
mystique du Christ, dont tous les
hommes sont appelés à faire partie
comme membres vivants, appelés
aussi à être, comme les apôtres, des
instruments pour en attirer d’autres,
participant ainsi du sacerdoce du
Christ [21].

La vie contemplative est la vie
propre aux enfants de Dieu, vie
d’intimité avec les Personnes
Divines, vie débordante de zèle
apostolique. Le Paraclet infuse en
nous la charité qui nous permet
d’atteindre une connaissance de Dieu
qui, sans elle, serait impossible, étant
donné que celui qui n’aime pas n’a
pas connu Dieu, car Dieu est Amour 



[22]. Celui qui l’aime le plus le
connaît le mieux, puisque cet amour
— la charité surnaturelle — est une
participation à la charité infinie
qu’est l’Esprit Saint [23], qui sonde
tout, jusqu’aux profondeurs de Dieu.
Qui donc entre les hommes sait ce
qui concerne l’homme, sinon l’esprit
de l’homme qui est en lui ? De même,
nul ne connaît ce qui concerne Dieu,
sinon l’Esprit de Dieu [24].

Cet Amour, avec un grand A, instaure
dans la vie de l’âme une étroite
familiarité avec les Personnes
Divines, et une connaissance de Dieu
plus aiguë, plus rapide, plus exacte et
spontanée, en profonde syntonie
avec le Cœur du Christ [25]. Sur la
plan humain aussi, ceux qui s’aiment
se comprennent avec plus de facilité,
c’est pourquoi saint Josémaria se sert
de cette expérience pour exprimer
d’une certaine manière ce qu’est la
contemplation de Dieu. Par exemple
il expliquait que dans son pays on dit



parfois : regarde comme il ou elle le
contemple ! Alors qu'il s’agit d’une
mère qui porte son enfant dans ses
bras, d’un fiancé qui regarde sa
fiancée, de la femme qui veille son
mari ; d’une affection humaine noble
et pure. C'est aisni que nous devons
contempler le Seigneur.

Or, toute réalité humaine, pour belle
qu’elle soit, n’est qu’une ombre par
apport à la contemplation que Dieu
accorde aux âmes fidèles. Si déjà la
charité surnaturelle dépasse en
hauteur, en qualité et en force tout
amour simplement humain, qu’en
sera-t-il des dons du Saint Esprit, qui
nous permettent de nous laisser
docilement conduire par lui ? À
mesure que ces dons grandissent en
nous— sagesse, intelligence, conseil,
force, science, piété et crainte de
Dieu — croît aussi la familiarité avec
Dieu et se déploie l’arc-en-ciel de la
vie contemplative.



Spécialement, par le don de sagesse
— le premier et le plus grand des
dons de l’Esprit Saint [26] — on nous
accorde non seulement de connaître
les vérités révélées sur Dieu et les
créatures et d’y donner notre
assentiment, ce qui est le propre de
la foi, mais de savourer ces vérités,
de les connaître avec « une certaine
saveur de Dieu » [27]. La sagesse — 
sapientia — est une sapida scientia :
une science que l’on savoure. Grâce à
ce don non seulement on croit à
l’Amour de Dieu, mais on le sait
d’une manière nouvelle [28]. C’est un
savoir que l’on n’atteint qu’avec la
sainteté. Il existe des âmes obscures,
ignorées, profondément humbles,
sacrifiées, saintes, et qui ont un sens
surnaturel merveilleux : Je te bénis,
Père, Seigneur du ciel et de la terre,
d’avoir caché cela aux sages et aux
habiles et de l’avoir révélé aux tout
petits (Mt 11, 25) [29]. Avec le don de
sagesse la vie contemplative pénètre
dans les profondeurs de Dieu [30].



Dans ce sens, saint Josémaria nous
invite à méditer un passage des
épîtres de saint Paul qui nous
propose tout un programme de vie
contemplative — connaissance et
amour, prière et vie — […] : Que le
Christ habite en vos cœurs par la foi,
et que vous soyez enracinés, fondés
dans l’amour. Ainsi vous recevrez la
force de comprendre, avec tous les
saints, ce qu’est la Largeur, la
Longueur, la Hauteur et la
Profondeur, vous connaîtrez l’amour
du Christ, qui surpasse toute
connaissance, et vous entrerez par
votre plénitude dans toute la
Plénitude de Dieu (Ep 3, 17-19) [31].

Nous devons implorer de l’Esprit
Saint le don de sagesse avec les
autres dons, son cortège inséparable.
Tels sont les cadeaux de l’Amour
divin, les joyaux que le Paraclet
remet à ceux qui veulent aimer Dieu
de tout leur cœur, de toute leur âme,
de toutes leurs forces.



Sur la voie de la contemplation

Plus grande est la charité, plus
intense est la familiarité avec Dieu
dont naît la contemplation. Même la
charité la plus faible, comme celle de
qui se limite à ne pas pécher
gravement mais sans chercher à
accomplir en tout la Volonté de Dieu,
une telle charité établit une certaine
conformité avec la Volonté divine.
Cependant, un amour qui ne cherche
à aimer davantage, qui n’a pas la
ferveur de la piété, ressemble plus à
la courtoisie formelle d’un étranger
qu’à l’affection d’un fils. Qui se
contenterait de cela dans ses
relations avec Dieu, n’irait pas plus
loin qu’une connaissance des vérités
révélées insipide et passagère, car
qui écoute la Parole sans la mettre en
pratique ressemble à un homme qui
observe sa physionomie dans un
miroir. Il s’observe, part, et oublie
comment il était [32].



Bien différent est le cas de qui,
souhaitant sincèrement identifier en
tout sa volonté à la Volonté de Dieu,
met en œuvre les moyens, avec l’aide
de la grâce : la prière mentale et
vocale, la participation aux
sacrements — la confession
fréquente et l’Eucharistie —, le
travail et l’accomplissement fidèle de
ses propres devoirs, la recherche de
la présence de Dieu au long de la
journée : le soin apporté au plan de
vie spirituelle et à une intense
formation chrétienne.

L’ambiance actuelle de la société
conduit un grand nombre à vivre
tournés vers l’extérieur, dans un
effort incessant de posséder ceci ou
cela, d’aller ici ou là, de voir et de
regarder, de bouger, de se distraire
avec des futilités, peut-être avec le
but d’oublier leur vide intérieur, la
perte du sens transcendant de la vie
humaine. Ceux qui avons découvert
l’appel divin à la sainteté et à



l’apostolat, devons avoir l’attitude
contraire. Plus grande sera l’activité
extérieure, plus nous devons vivre
en dedans, plus grand sera le
recueillement intérieur, cherchant le
dialogue avec ce Dieu qui est présent
dans notre âme en état de grâce, et
mortifiant les élans de la convoitise
de la chair, la convoitise des yeux et
l’orgueil de la richesse [33]. Pour
contempler Dieu il faut purifier le
cœur. Heureux les cœurs purs, car ils
verront Dieu [34].

Demandons à notre Mère Sainte
Marie qu’elle nous obtienne de
l’Esprit Saint le don d’être des
contemplatifs au milieu du monde,
don qui a surabondé dans sa vie très
sainte.

Texte de J. Lopez

[1] . Amis de Dieu, n° 238.

[2] . Entretiens, n° 114.



[3] . Amis de Dieu, n° 56.

[4] . Lc 18, 1.

[5] . Clément d’Alexandrie, Stromata,
7, 7.

[6] . Saint Grégoire le Grand, In
Ezechielem homiliae, 2, 5, 19.

[7] . Jean Paul II, Discours aux
participants au Congrès La grandeur
de la vie ordinaire,promu pour le
centenaire de la naissance du
bienheureux Josemaría, 12 janvier
2002, n° 2.

[8] . Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1028.

[9] . Cf. saint Thomas, S. Th. I, q. 12, a.
2, c ; et II-II, q. 4, a. 1 ; q. 180, a. 5, c.

[10] . 1 Co 13, 12. Cf. 2 Co 5, 7 ; 1 Jn 3,
2.

[11] . Saint Josémaria Escriva, Lettre
30 avril 1946, n° 73.



[12] . Saint Jean de la Croix, Nuit
obscure, liv. 2, ch. 18, n° 5.

[13] . Saint Thomas, S. Th., II-II, q.
180, a. 1, c et a. 3, ad 1.

[14] . Chemin, n° 91

[15] . Dialogue avec le Seigneur, p. 77.

[21] . Amis de Dieu, n° 296.

[22] . Ibid.

[18] . Cf. Jn 14, 23.

[19] . Cf. 1 Co 3, 16 ; 2 Co 6, 16.

[20] . Ga 4, 4-6.

[21] . Cf. 1 Co 12, 12-13 ; Ep 2, 19-22 ;
4, 4.

[22] . 1 Jn 4, 8.

[23] . Cf. Saint Thomas, S. Th. II-II, q.
24, a. 7, c. In Epist. ad Rom., c. 5, lect.
1.



[24] . 1 Co 2, 10-11.

[25] . Cf. Mt 11, 27 ; Ph 2, 5.

[26] . Cf. Jean Paul II, Allocution, 9
avril 1989.

[27] . Saint Thomas, S. Th. II-II ; q. 45,
a. 2, ad 1.

[28] . Cf. Jn 6, 69 ; Rm 8, 5.

[29] . Dialogue avec le Seigneur, p.
168.

[30] . 1 Co 2, 10.

[31] . Quand le Christ passe, n° 163.

[32] . Jc 1, 23-24.

[33] . 1 Jn 2, 16.

[34] . Mt 5, 8.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/travail-et-
contemplation-i/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/travail-et-contemplation-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/travail-et-contemplation-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/travail-et-contemplation-i/

	Travail et contemplation (I)

