
opusdei.org

Thème 37 - Le
huitième
commandement du
Décalogue

« Le huitième commandement
interdit de travestir la vérité
dans les relations avec autrui.
[...] Les offenses à la vérité
expriment, par des paroles ou
des actes, un refus de s’engager
dans la rectitude morale
» (Catéchisme, 2464).

04/01/2014

37.



Le huitième commandement du
Décalogue

1. Vivre dans la vérité

« En vertu de leur dignité, tous les
hommes, parce qu’ils sont des
personnes, […] sont pressés, par leur
nature même, et tenus, par
obligation morale, à chercher la
vérité, celle tout d’abord qui
concerne la religion. Ils sont tenus
aussi à adhérer à la vérité dès qu’ils
la connaissent et à régler toute leur
vie selon les exigences de cette
vérité[1]. »

L'inclination de l'homme vers la
connaissance de la vérité et sa
manifestation en paroles et en actes
a été déviée par le péché qui a blessé
la nature, avec l'ignorance au niveau
de l'intelligence et la méchanceté au
niveau de la volonté. Conséquence
du péché, l'amour de la vérité a
diminué et les hommes se trompent
mutuellement, souvent par égoïsme



et dans leur propre intérêt. Avec la
grâce de Dieu, le chrétien peut faire
en sorte que sa vie soit gouvernée
par la vérité.

La vertu qui pousse à toujours dire la
vérité s'appelle véracité, sincérité ou
franchise (cf. Catéchisme, 2468). Elle
présente trois aspects
fondamentaux :

- la sincérité avec soi-même : c'est
reconnaître la vérité sur sa propre
conduite, extérieure et intérieure :
intentions, pensées, affections, etc.
sans craindre d'aller jusqu’au bout
de la vérité, sans fermer les yeux
devant la réalité[2] ;

- la sincérité avec les autres : les
hommes ne pourraient pas vivre
ensemble s'il n’y avait pas de
confiance réciproque, c'est-à-dire
s'ils n'étaient pas véridiques dans
leurs propos ou leur
comportement, par exemple dans
le respect des contrats ou plus



généralement des accords, de la
parole donnée (cf. Catéchisme, 2469) ;

- la sincérité avec Dieu : Dieu voit
tout, mais Il veut que nous, qui
sommes ses enfants, nous Le lui
manifestions. « Un enfant de Dieu
traite le Seigneur comme un Père.
Ses relations ne se réduisent pas à un
hommage servile, à une politesse
purement formelle, de simple
courtoisie, mais sont pleines de
sincérité et de confiance. Dieu n'est
pas scandalisé par les hommes. Dieu
n'est pas lassé de nos infidélités.
Notre Père du Ciel pardonne
n'importe quelle offense lorsque
l'enfant retourne vers Lui, lorsqu'il
se repent et demande pardon. Notre
Seigneur est Père à tel point qu'Il
prévient nos désirs d'être pardonnés
et qu'Il prend les devants en nous
ouvrant les bras[3]. »

La sincérité dans le sacrement de
la confession et la direction



spirituelle est un moyen
extrêmement efficace pour croître
dans la vie intérieure : en
simplicité, en humilité et dans
toutes les autres vertus[4]. La
sincérité est essentielle pour
persévérer à la suite du Christ, car
le Christ est la Vérité (cf. Jn 14,6)
[5].

2. Vérité et charité

L'Écriture Sainte enseigne qu'il
faut dire la vérité avec charité (Ep
4,15). La sincérité, comme toutes
les vertus, doit être vécue par
amour et avec amour (envers Dieu
et les hommes) : avec délicatesse et
compréhension.

La correction fraternelle : c'est la
pratique évangélique (cf. Mt 18, 15)
qui consiste à signaler à autrui une
faute ou un défaut pour qu'il se
corrige. C'est une grande
manifestation d'amour de la vérité
et de charité. Dans certains cas elle



peut constituer une obligation
grave.

La simplicité dans les rapports avec
les autres. Elle est présente lorsque
l'intention transparaît naturellement
dans la conduite. La simplicité
découle de l'amour de la vérité et du
désir que celle-ci soit fidèlement
reflétée dans les propres actes, de
façon naturelle, sans affectation :
c'est ce que l'on dénomme aussi la 
sincérité de vie. Comme les autres
vertus morales, la simplicité et la
sincérité doivent être gouvernées par
la prudence pour être de vraies
vertus.

Sincérité et humilité. La sincérité est
un chemin pour progresser dans
l'humilité (« cheminer dans la
vérité » disait sainte Thérèse
d'Avila). L'orgueil, qui repère si
facilement les fautes des autres –
en les exagérant, voire en les
inventant –, ne se rend pas compte



des siennes propres. L'amour
désordonné de l'excellence
personnelle cherche toujours à
empêcher que l'on se voie comme
on est, avec toutes ses misères.

3. Témoigner de la vérité

« Le témoignage est un acte de justice
qui établit ou fait connaître la vérité
» (Catéchisme, 2472). Les chrétiens
ont le devoir de témoigner de la
Vérité qu'est le Christ. Pour cela ils
doivent être des témoins de
l'Évangile, avec clarté et cohérence,
sans cacher leur foi. Faire le
contraire – dissimuler – serait avoir
honte du Christ qui a dit : « celui qui
me reniera devant les hommes, à
mon tour je le renierai devant mon
Père qui est dans les cieux » (Mt
10,33).

« Le martyre est le suprême
témoignage rendu à la vérité de la
foi ; il désigne un témoignage qui va
jusqu’à la mort. Le martyr rend



témoignage au Christ, mort et
ressuscité, auquel il est uni par la
charité » (Catéchisme, 2473). Devant
l'alternative entre nier sa foi (en
parole ou en acte) ou perdre sa vie
terrestre, le chrétien doit être prêt à
donner sa vie : « Que sert donc à
l'homme de gagner le monde entier,
s'il ruine sa propre vie ? » (Mc 8,36)
Le Christ a été condamné à mort
pour avoir rendu témoignage à la
vérité (cf. Mt 26,63-66). Une
multitude de chrétiens ont été
martyrs pour rester fidèles au Christ,
et « le sang des martyrs s'est
transformé en semence de nouveaux
chrétiens[6]. »

« Si le martyre représente le sommet
du témoignage rendu à la vérité
morale, auquel relativement peu de
personnes sont appelées, il n'en
existe pas moins un témoignage
cohérent que tous les chrétiens
doivent être prêts à rendre chaque
jour, même au prix de souffrances et



de durs sacrifices. En effet, face aux
nombreuses difficultés que la fidélité
à l'ordre moral peut faire affronter
même dans les circonstances les plus
ordinaires, le chrétien est appelé,
avec la grâce de Dieu implorée dans
la prière, à un engagement parfois
héroïque, soutenu par la vertu de
force par laquelle — ainsi que
l'enseigne saint Grégoire le Grand —
il peut aller jusqu'à ‘aimer les
difficultés de ce monde en vue des
récompenses éternelles’ (Moralia in
Job, 7,21,24)[7]. »

4. Les offenses envers la vérité

« ‘Le mensonge consiste à dire le faux
avec l’intention de tromper’ (saint
Augustin, De mendacio, 4, 5). Le
Seigneur dénonce dans le mensonge
une œuvre diabolique : ‘Vous avez
pour père le diable ... il n’y a pas de
vérité en lui : quand il dit ses
mensonges, il les tire de son propre
fonds, parce qu’il est menteur et père



du mensonge’ (Jn 8, 44)
» (Catéchisme, 2482).

« Lagravité du mensonge se mesure
selon la nature de la vérité qu’il
déforme, selon les circonstances, les
intentions de celui qui le commet, les
préjudices subis par ceux qui en sont
victimes » (Catéchisme, 2484). Ce peut
être la matière d'un péché mortel «
quand il lèse gravement les vertus de
justice et de charité » (ibidem). Parler
à la légère, le vain bavardage, (cf. Mt
12,36), peut facilement conduire au
mensonge (appréciations inexactes
ou injustes, exagérations, calomnies
parfois).

Faux témoignage et parjure : « Quand
il est émis publiquement, un propos
contraire à la vérité revêt une
particulière gravité. Devant un
tribunal, il devient un faux
témoignage. Quand il est tenu sous
serment, il s’agit d’un parjure



» (Catéchisme, 2476). Il y a obligation
de réparer le dommage causé.

« Le respect de la réputation des
personnes interdit toute attitude et
toute parole susceptibles de leur
causer un injuste dommage
» (Catéchisme, 2477). Le droit à
l'honneur et à la réputation – tant
pour soi que pour autrui – est un
bien plus précieux que les richesses
et d'une grande importance pour la
vie personnelle, familiale et sociale.
Les péchés contre la réputation du
prochain sont :

- le jugement téméraire : lorsque,
sans fondement suffisant, on admet
comme vrai, un prétendu défaut
moral chez le prochain (par exemple,
juger que quelqu'un a agi avec
mauvaise intention, sans que ce soit
avéré). « Ne jugez pas et vous ne
serez pas jugés ; ne condamnez pas et
vous ne serez pas condamnés » (Lc
6,37 ; cf. Catéchisme, 2477) ;



- la diffamation : lorsqu'on attente
injustement à la réputation du
prochain. Elle peut être de deux
types : la médisance (dire du mal),
qui consiste à révéler, sans un
motif grave et proportionné, des
péchés ou des défauts qui existent
réellement chez autrui ; et la 
calomnie qui consiste à attribuer
faussement à autrui des péchés ou
des défauts. La calomnie revêt une
double malignité : envers la vérité et
envers la justice (d'autant plus grave
que la calomnie est plus forte et
qu'elle se répand plus largement).

Actuellement ces offenses à la
vérité et à la réputation sont
fréquentes dans les médias. C'est
une raison de plus pour faire
preuve d'un bon esprit critique
devant les nouvelles diffusées par
les journaux, les revues, la
télévision, etc. Une attitude
ingénue ou trop crédule peut



entraîner des jugements
erronés[8].

Dans tous les cas de diffamation
(que ce soit par médisance ou par
calomnie), il y a obligation de tout
faire pour rendre au prochain la
réputation qui a été atteinte
injustement.

Il faut éviter de coopérer à ces
péchés. Pour la diffamation, même
si c'est à des degrés divers, y
coopère celui qui écoute avec
plaisir le diffamateur et se délecte
de ce qu'il dit ; le supérieur qui ne
s'oppose pas à la médisance
touchant son subordonné ;
quiconque ne corrige ou ne
repousse pas le diffamateur ou le
calomniateur – bien que le péché
de médisance lui déplaise – ou
encore celui qui propage à la
légère des insinuations émises par
d'autres contre la réputation d'un
tiers[9].



Est également une atteinte à la
vérité « toute parole ou attitude qui,
par flatterie, adulation ou
complaisance, encourage et confirme
autrui dans la malice de ses actes et
la perversité de sa conduite.
L’adulation est une faute grave si elle
se fait complice de vices ou de péchés
graves. Le désir de rendre service ou
l’amitié, ne justifient pas une
duplicité du langage. L’adulation est
un péché véniel quand elle désire
seulement être agréable, éviter un
mal, parer à une nécessité, obtenir
des avantages légitimes
» (Catéchisme, 2480).

5. Le respect de l'intimité

« Le bien et la sécurité d’autrui, le
respect de la vie privée, le bien
commun sont des raisons suffisantes
pour taire ce qui ne doit pas être
connu, ou pour user d’un langage
discret. Le devoir d’éviter le scandale
commande souvent une stricte



discrétion. Personne n’est tenu de
révéler la vérité à qui n’a pas droit de
la connaître » (Catéchisme, 2489). «
Le droit à la communication de la
vérité n’est pas inconditionnel
» (Catéchisme, 2488).

« Le secret du sacrement de
réconciliation est sacré, et ne peut
être trahi sous aucun prétexte. ‘Le
secret sacramentel est inviolable ;
c’est pourquoi il est absolument
interdit au confesseur de trahir en
quoi que ce soit un pénitent, par des
paroles ou d’une autre manière, et
pour quelque cause que ce soit’ (CIC,
983, §1) » (Catéchisme, 2490).

Il faut garder les secrets
professionnels et, d'une façon
générale, tout secret naturel. Les
révéler constitue un manque de
respect envers l'intimité des
personnes et peut constituer un
péché contre la justice.



Il faut garder une juste réserve à
propos de la vie privée des gens.
L'ingérence dans la vie privée de
personnes engagées dans une
activité politique ou publique, en vue
de la divulguer dans les moyens
d'information, est condamnable dans
la mesure où elle porte atteinte à leur
intimité et leur liberté (cf. 
Catéchisme, 2492).

Les moyens de communication
sociale exercent une influence
déterminante sur l'opinion publique.
Ils constituent un important champ
d'apostolat pour la défense de la
vérité et la re-christianisation de la
société.

Juan Ramón Areitio

Bibliographie de base :

Catéchisme de l'Église catholique,
2464-2499

Lectures recommandées :



Saint Josémaria, Homélie « Le respect
chrétien de la personne et de sa liberté
» Quand le Christ passe, 67-72.

[1] Concile Vatican II, Déclaration 
Dignitatis humanae, 2. Cf. Catéchisme,
2467.

[2] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 33 et
34 ; Sillon, 148 : sincérité sauvage
dans l'examen de conscience.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 64.

[4] Cf. Saint Josémaria, Forge,
126-128. « La sincérité est
indispensable pour avancer dans
l'union avec Dieu. — S’il se cache en
toi un “crapaud”, mon fils, rejette-le !
Dis d’abord, comme je te l’ai toujours
conseillé, ce que tu ne voudrais pas
que l’on sache. Comme on se sent



bien après qu’on a lâché le “crapaud”
dans la confession ! » (Forge, 193).

[5] « Sincérité : avec Dieu, avec ton
Directeur, avec tes frères les
hommes. — Ainsi je suis sûr de ta
persévérance » (Saint Josémaria, 
Sillon, 325).

[6] « Martyrum sanguis est semen
christianorum » (Tertullien, 
Apologeticus, 50.) Cf. saint Justin, 
Dialogus cum Tryphone, 110 : PG
6,729.

[7] Jean-Paul II, Enc. Veritatis
splendor, 6 août 1993, 93. Cf. saint
Josémaria, Chemin, 204.

[8] « Les moyens de communication
sociale (en particulier les mass
média) peuvent engendrer une
certaine passivité chez les usagers,
faisant de ces derniers des
consommateurs peu vigilants de
messages ou de spectacles. Les
usagers s’imposeront modération et



discipline vis-à-vis des mass média.
Ils voudront se former une
conscience éclairée et droite afin de
résister plus facilement aux
influences moins honnêtes.
» (Catéchisme, 2496). Les
professionnels de l’opinion publique
ont l’obligation, « dans la diffusion de
l’information, de servir la vérité et de
ne pas offenser la charité. Ils
s’efforceront de respecter, avec un
égal souci, la nature des faits et les
limites du jugement critique à l’égard
des personnes. Ils doivent éviter de
céder à la diffamation. » (Catéchisme,
2497).

[9] Cf. Saint Josémaria, Chemin, 49.
La médisance est, en particulier, un
ennemi fatal de l’unité dans
l’apostolat : « c’est la fange qui salit et
embourbe l’apostolat. — Elle va à
l’encontre de la charité, elle enlève
des forces, supprime la paix et fait
perdre l’union avec Dieu. » (Saint



Josémaria, Chemin, 445. Cf. ibidem,
453).

Juan Ramón Areitio

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/theme-37-le-
huitieme-commandement-du-

decalogue/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-37-le-huitieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-37-le-huitieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-37-le-huitieme-commandement-du-decalogue/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-37-le-huitieme-commandement-du-decalogue/

	Thème 37 - Le huitième commandement du Décalogue

