
opusdei.org

Thème 31. Le
cinquième
commandement

Personne ne peut jamais
revendiquer le droit de tuer
directement un être humain
innocent. Le cinquième
commandement interdit aussi
de blesser ou de faire un mal
injuste à soi-même ou à son
prochain dans son corps,
directement ou indirectement,
ainsi que de lui faire du tort par
des paroles injurieuses ou de
lui souhaiter du mal. En ce qui
concerne l'avortement et
l'euthanasie, rappelons que le
respect de la vie doit être



reconnu comme la limite
qu'aucune activité individuelle
ou étatique ne peut dépasser.

12/11/2022

La vie humaine est sacrée

« La vie humaine est sacrée parce
que, dès son origine, elle comporte
l’action créatrice de Dieu et demeure
pour toujours dans une relation
spéciale avec le Créateur, son unique
fin. (…) "Personne en aucune
circonstance ne peut revendiquer
pour soi le droit de détruire
directement un être humain
innocent" (Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, instruction Donum
vitae, intr. 5) » (Catéchisme,2258).

L'homme est créé à l'image et à la
ressemblance de Dieu (cf.Gn 1,
26-27). Il est unique : la seule



créature en ce monde que Dieu aime
pour elle-même[1]. Il est destiné à
connaître et à aimer Dieu pour
l'éternité. C'est ici que se trouve le
fondement ultime du caractère sacré
et de la dignité humaine ; et dans son
aspect moral, du commandement Tu
ne tueras pas. L'encyclique 
Evangelium vitae (1995), qui offre
une belle méditation sur la valeur de
la vie humaine et son appel à la vie
éternelle de communion avec Dieu,
explique que du caractère sacré de la
vie découle son caractère inviolable
(Cf no 40). Après le déluge, dans
l'alliance avec Noé, l'image de Dieu (à
laquelle est fait l’homme) est
clairement établie comme source de
la condamnation du meurtre (cf.Gn
9, 6).

Mettre la vie entre les mains de
l'homme implique un pouvoir de
disposition, ce qui implique de savoir
l'administrer en collaboration avec
Dieu. Cela exige une attitude d'amour



et de service, et non de domination
arbitraire : cette seigneurerie est un
ministère et n’est pas absolue, elle
reflète l’unique souveraineté de
Dieu[2].

Le livre de la Genèse présente l'abus
à l’encontre de la vie humaine
comme une conséquence du péché
originel. Yahvé se montre toujours
comme le protecteur de la vie, même
celle de Caïn après qu'il a tué son
frère Abel. Nul ne peut se faire
justice lui-même, et nul ne peut
s'arroger le droit de disposer de la
vie de son prochain (cf. Gn 4, 13-15).

Bien que ce commandement
concerne spécifiquement les êtres
humains, il nous rappelle la nécessité
de prendre soin des autres créatures
vivantes et de notre maison
commune. Dans l'encyclique Laudato
Si (2015), nous lisons : « d’autre part,
quand le cœur est authentiquement
ouvert à une communion



universelle, rien ni personne n’est
exclu de cette fraternité. Par
conséquent, il est vrai aussi que
l’indifférence ou la cruauté envers
les autres créatures de ce monde
finissent toujours par s’étendre,
d’une manière ou d’une autre, au
traitement que nous réservons aux
autres êtres humains. Le cœur est
unique, et la même dureté qui nous
porte à maltraiter un animal ne tarde
pas à se manifester dans la relation
avec les autres personnes. Toute
cruauté sur une quelconque créature
"est contraire à la dignité humaine"
» (no 92).

Ce commandement, comme les
autres, trouve sa pleine signification
en Jésus-Christ, et plus précisément
dans le Sermon sur la Montagne : «
Vous avez appris qu’il a été dit aux
anciens : Tu ne commettras pas de
meurtre, et si quelqu’un commet un
meurtre, il devra passer en
jugement. Eh bien ! moi, je vous dis :



Tout homme qui se met en colère
contre son frère devra passer en
jugement. Si quelqu’un insulte son
frère, il devra passer devant le
tribunal. Si quelqu’un le traite de fou,
il sera passible de la géhenne de feu.
Donc, lorsque tu vas présenter ton
offrande à l’autel, si, là, tu te
souviens que ton frère a quelque
chose contre toi, laisse ton offrande,
là, devant l’autel, va d’abord te
réconcilier avec ton frère, et ensuite
viens présenter ton offrande » (Mt 5,
21-24). Le commandement de
sauvegarder la vie humaine « arrive
à son niveau le plus profond dans 
l'exigence de vénération et d'amour
pour toute personne et pour sa vie
»[3].

Le devoir moral de préserver la vie
et la santé

La vie humaine est reçue comme un
don précieux de Dieu qui doit être
protégé et préservé. Le Catéchisme



explique que nous devons prendre
soin de la santé de manière
raisonnable, en tenant toujours
compte des besoins des autres et du
bien commun (no 2288). En même
temps, il nous rappelle qu'il ne s'agit
pas d'une valeur absolue : la morale
chrétienne s'oppose à une conception
néopaïenne qui promeut le culte du
corps, et qui peut conduire à la
perversion des relations humaines
(no 2289).

« La vertu de tempérance dispose
d’éviter toutes les sortes d’excès,
l’abus de la table, de l’alcool, du
tabac et des médicaments. Ceux qui
en état d’ivresse ou par goût
immodéré de la vitesse, mettent en
danger la sécurité d’autrui et la leur
propre sur les routes, en mer ou dans
les airs, se rendent gravement
coupables » (no 2290). Pour la même
raison, l'usage de drogues est
également une faute grave, car il



porte sérieusement atteinte à la santé
(n. 2291).

La lettre Samaritanus bonus (2020)
explique que le développement de la
médecine nous aide dans notre
devoir de préserver et de soigner la
vie et la santé. En même temps, elle
nous rappelle la nécessité d'utiliser
toutes les possibilités de diagnostics
et de thérapies avec un sage
discernement moral, en évitant tout
ce qui pourrait être disproportionné,
voire déshumanisant.

C'est dans ce contexte que s'inscrit la
réflexion sur la transplantation
d'organes. L'Église enseigne que le
don d'organes pour la
transplantation est légitime et peut
être un acte de charité s'il s'agit d'une
action totalement libre et gratuite[4],
et qu'elle respecte l'ordre de la justice
et de la charité. « Une personne ne
peut donner que ce dont elle peut se
priver sans danger grave ou sans



porter atteinte à sa vie ou à son
identité personnelle, et pour une
raison juste et proportionnée. Il est
évident que les organes vitaux ne
peuvent être donnés qu'après la mort
»[5].

Le cinquième précepte ordonne de 
ne pas tuer. Il condamne également
le fait de se frapper, de blesser ou de
faire toute blessure injuste à soi-
même ou à son prochain dans son
corps, que ce soit par soi-même ou
par autrui, ainsi que le fait de lui
faire du tort par des paroles
injurieuses ou de lui souhaiter du
mal. Par ce commandement, il est
également interdit de se tuer
(suicide). L'encyclique Evangelium
vitae consacre sa troisième partie au
traitement des atteintes à la vie,
reprenant la tradition morale
antérieure. Cette section condamne
solennellement l'homicide
volontaire, l'avortement et
l'euthanasie.



« Le cinquième commandement
proscrit comme gravement
peccamineux l’homicide direct et
volontaire. Le meurtrier et ceux qui
coopèrent volontairement au
meurtre commettent un péché qui
crie vengeance au ciel (cf. Gn 4, 10)
» (Catéchisme, 2268)[6]. Evangelium
vitae a formulé de manière définitive
et infaillible la norme négative
suivante : « avec l'autorité conférée
par le Christ à Pierre et à ses
Successeurs, en communion avec
tous les évêques de l'Église
Catholique je confirme que tuer
directement et volontairement un être
humain innocent est toujours
gravement immoral. Cette doctrine,
fondée sur la loi non écrite que tout
homme découvre dans son cœur à la
lumière de la raison (cf. Rm 2, 14-15),
est réaffirmée par la Sainte Écriture,
transmise par la Tradition de l'Église
et enseignée par le Magistère
ordinaire et universel »[7].



Cette condamnation n'exclut pas la
possibilité de la légitime défense qui
apparaît parfois comme un véritable
paradoxe. Comme l'enseigne
également Evangelium vitae, « la
légitime défense peut être non
seulement un droit, mais un grave
devoir, pour celui qui est
responsable de la vie d'autrui, du
bien commun de la famille ou de la
cité. Il arrive malheureusement que
la nécessité de mettre l'agresseur en
condition de ne pas nuire comporte
parfois sa suppression » (no 55).

L’avortement

« La vie humaine doit être respectée
et protégée de manière absolue 
depuis le moment de la conception
» (Catéchisme,2270). Pour cette
raison, « l'avortement direct, c'est-à-
dire voulu comme fin ou comme
moyen, constitue toujours un désordre
moral grave, en tant que meurtre
délibéré d'un être humain innocent



»[8]. « Aucune circonstance, aucune
finalité, aucune loi au monde ne
pourra jamais rendre licite un acte
qui est intrinsèquement illicite, parce
que contraire à la Loi de Dieu, écrite
dans le cœur de tout homme,
discernable par la raison elle-même
et proclamée par l'Église »[9].

Dans le contexte social de nombreux
pays, l'avortement est considéré
comme un droit et un moyen
indispensable pour continuer à
améliorer la santé des femmes en
matière de génération. Cela rend
difficile la compréhension des
enseignements de l'Église et constitue
l'une des raisons pour lesquelles de
nombreuses personnes ont recours à
ces interventions avec une ignorance
souvent invincible. En outre, face à
une grossesse non désirée, la
pression sociale et familiale peut être
si forte que la responsabilité
personnelle de la femme qui cherche



à se faire avorter est souvent
diminuée.

Toutes les initiatives qui aident les
mères à poursuivre leur grossesse,
notamment lorsqu'elles sont
confrontées à des difficultés
particulières, sont donc à saluer.
L'État a un rôle clé à jouer dans ce
domaine, car il s'agit de défendre une
population particulièrement
vulnérable. Le travail effectué pour
fournir des informations adéquates
sur la réalité de l'avortement et ses
conséquences psychologiques et
existentielles négatives – parfois
graves – qui affectent la vie de celles
qui choisissent cette option est
également très louable.

Suicide et euthanasie

Certains pensent à tort que
l'interdiction de tuer ne se réfère
qu'aux autres, mais que le
christianisme ne serait pas contraire
au suicide, au moins dans certaines



circonstances, en affirmant qu'il n'y a
pas de condamnation explicite dans
les Saintes Écritures. Cependant,
comme nous le rappelle Evangelium
vitae (no 66), « le suicide est toujours
moralement inacceptable, au même
titre que l'homicide. La tradition de
l'Église l'a toujours refusé, le
considérant comme un choix
gravement mauvais ». Le Catéchisme
l'explique en soulignant qu’il est «
gravement contraire au juste amour
de soi. Il offense également l’amour
du prochain, parce qu’il brise
injustement les liens de solidarité
avec les sociétés familiale, nationale
et humaine à l’égard desquelles nous
demeurons obligés. Le suicide est
contraire à l’amour du Dieu vivant
» (no 2281)[10]. Par contre préférer sa
propre mort pour sauver la vie d'un
autre est une chose différente, un
acte de charité héroïque.

Il est vrai que certains
conditionnements psychologiques,



culturels et sociaux peuvent atténuer
ou même annuler la responsabilité
subjective de l'acte suicidaire, et
l'Église recommande à Dieu les âmes
de ceux qui ont commis cet acte
extrême. Toutefois, cela ne signifie
pas que le choix de provoquer
intentionnellement sa propre mort
est justifié.

Au cours des dernières décennies, au
suicide s’est jointe l'euthanasie où
une tierce personne effectue l'acte
létal à la demande de la personne
concernée. L'euthanasie, au sens
propre et véritable du terme, doit
être comprise comme une action ou
une omission qui, par sa nature et
son intention, provoque la mort afin
d'éliminer toute douleur. L'Église a
toujours enseigné qu'il s'agit d'une « 
grave violation de la Loi de Dieu, en
tant que meurtre délibéré
moralement inacceptable d'une
personne humaine (...). Une telle
pratique comporte, suivant les



circonstances, la malice propre au
suicide ou à l'homicide »[11]. C'est
l'une des conséquences, gravement
contraire à la dignité de la personne
humaine, à laquelle peuvent
conduire l'hédonisme et la perte du
sens chrétien de la douleur.

Il est important de distinguer
l'euthanasie des autres actions
menées dans le cadre d'une prise en
charge appropriée de la fin de vie,
comme l'interruption de certains
traitements qui sont considérées à un
certain moment comme
extraordinaires ou
disproportionnées par rapport aux
objectifs visés. Elle se distingue
également de la sédation dite
"palliative" qui est un outil
thérapeutique destiné à certaines
situations terminales dans lesquelles
les traitements ordinaires ne
suffisent pas à épargner au patient
de graves souffrances. Parfois, il n'est
pas facile de déterminer les choix les



plus appropriés. À cette fin la lettre 
Samaritanus bonus propose quelques
critères qui peuvent aider à prendre
de bonnes décisions.

En ce qui concerne l'avortement et
l'euthanasie, il est nécessaire de
rappeler que le respect de la vie doit
être reconnu comme la limite
qu'aucune activité individuelle ou
étatique ne peut dépasser. Le droit
inaliénable de toute personne
humaine innocente à la vie est un 
élément constitutif de la société civile
et de sa législation et, en tant que tel,
doit être reconnu et respecté tant par
la société que par l'autorité politique
(Cf. Catéchisme, 2273)[12].

Par conséquent, les lois autorisant
l'avortement « non seulement ne
créent aucune obligation pour la
conscience, mais elles entraînent une
obligation grave et précise de s'y
opposer par l'objection de conscience
»[13].



La peine de mort

Pendant des siècles, la peine de mort
a été justifiée comme un moyen
efficace d'assurer la défense du bien
commun, voire comme un moyen de
rétablir la justice en cas de crimes
graves. Le Magistère de l'Église a
progressivement évolué, en tenant
compte des possibilités toujours
meilleures de protéger le bien
commun des citoyens par des
systèmes de détention appropriés,
jusqu'à la formulation actuelle du 
Catéchisme (no 2267) qui considère la
peine de mort comme inadmissible
en tant qu'atteinte à l'inviolabilité et
à la dignité de la personne, et affirme
que l'Église s'engage à son abolition
totale dans le monde entier.

L'enlèvement et la prise d'otages sont
moralement répréhensibles : c'est
traiter les gens uniquement comme
des moyens d'atteindre certaines fins
en les privant injustement de leur



liberté. Le terrorisme et la torture
sont également gravement contraires
à la justice et à la charité.

« En dehors d’indications médicales
d’ordre strictement thérapeutique,
les amputations, mutilations ou
stérilisations directement volontaires
des personnes innocentes sont
contraires à la loi morale
» (Catéchisme, 2297).

Le Catéchisme, lorsqu'il traite du
5ème commandement, après avoir
mentionné les délits contre le corps,
fait référence aux "délits contre
l'âme", et mentionne le scandale.
Jésus l'avait déjà condamné en
prêchant à ses disciples : « Celui qui
est un scandale, une occasion de
chute, pour un seul de ces petits qui
croient en moi, il est préférable pour
lui qu’on lui accroche au cou une de
ces meules que tournent les ânes, et
qu’il soit englouti en pleine mer » (Mt
18,6). C'est une « attitude ou un



comportement qui porte autrui à
faire le mal »[14]. C'est un délit grave,
car il conduit, soit par une action,
soit par une omission, à ce que
d'autres commettent un péché. Le
scandale peut être causé par des
commentaires injustes, par la
promotion de spectacles, de livres et
de magazines immoraux, par le suivi
de modes contraires à la pudeur, etc.
[15].

L'encyclique Fratelli tutti (2020) nous
invite à considérer « une fraternité
ouverte qui permet de reconnaître,
de valoriser et d’aimer chaque
personne indépendamment de la
proximité physique ; peu importe où
elle est née ou habite » (no 1). Cette
fraternité est capable de fonder une
véritable paix sociale et
internationale.

« Heureux les artisans de paix, car ils
seront appelés enfants de Dieu » (Mt
5,8). La caractéristique de l'esprit de



la filiation divine est d'être des 
semeurs de paix et de joie[16]. « La paix
ne peut s’obtenir sur terre sans la
sauvegarde des biens des personnes,
la libre communication entre les
êtres humains, le respect de la
dignité des personnes et des peuples,
la pratique assidue de la fraternité
(...). Elle est œuvre de la justice (cf. Is
32, 17) et effet de la charité
» (Catéchisme, 2304).

L'histoire de l'humanité a connu, et
continue de connaître, tant de
guerres qui encouragent la
destruction et la haine. Bien qu'elles
soient parfois présentées comme des
événements irrémédiables, elles sont
de « fausses réponses, qui ne
résolvent pas les problèmes posés, et
qu’en définitive elles ne font
qu’ajouter de nouveaux facteurs de
destruction dans le tissu de la société
nationale et planétaire »[17]. « À cause
des maux et des injustices
qu’entraîne toute guerre, l’Église



presse instamment chacun de prier
et d’agir pour que la Bonté divine
nous libère de l’antique servitude de
la guerre (cf. Concile Vatican II, 
Gaudium et Spes, 81, 4) » (Catéchisme,
2307). Le Catéchisme explique qu'il
existe une « légitime défense par la
force militaire. [Mais] la gravité
d’une telle décision la soumet à des
conditions rigoureuses de légitimité
morale » (Catéchisme, 2309). Et il
précise : « Il faut à la fois : que le
dommage infligé par l’agresseur à la
nation ou à la communauté des
nations soit durable, grave et
certain ; que tous les autres moyens
d’y mettre fin se soient révélés
impraticables ou inefficaces ; que
soient réunies les conditions
sérieuses de succès ; que l’emploi des
armes n’entraîne pas des maux et
des désordres plus graves que le mal
à éliminer. La puissance des moyens
modernes de destruction pèse très
lourdement dans l’appréciation de
cette condition »[18].



La course aux armements, « loin
d’éliminer les causes de guerre, (…)
risque de les aggraver. La dépense de
richesses fabuleuses dans la
préparation d’armes toujours
nouvelles empêche de porter remède
aux populations indigentes
(Populorum Progressio 53) ; elle
entrave le développement des
peuples » (Catéchisme, 2315). « La
course aux armements est une plaie
extrêmement grave de l’humanité et
lèse les pauvres d’une manière
intolérable » (Concile Vatican II, 
Gaudium et Spes, 81). Les autorités
ont le droit et le devoir de
réglementer la production et le
commerce des armes (Cf. Catéchisme,
2316)[19].

Bibliographie



– Catéchisme de l'Église Catholique, n°
2258-2330

– Saint Jean-Paul II, encyclique 
Evangelium vitae, 25 mars 95,
chapitre 3

- pape François, encyclique, Fratelli
tutti, 3 octobre 2020 : la charité
politique, chap. 5, n° 176-197

- Compendium de la doctrine sociale
de l’Eglise, chap. 11.III, n° 497-515

- Aurelio Fernandez, Les dix
commandements et les vertus,
Laurier, 2010.

[1] Cf. Concile Vatican II, Gaudium et
spes, 24.

[2] Saint Jean Paul II, Evangelium
vitae, 25-III-95, 52.

[3] Ibid., 41.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7T.HTM
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#III.%20L%C3%89CHEC%20DE%20LA%20PAIX:%20LA%20GUERRE
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#III.%20L%C3%89CHEC%20DE%20LA%20PAIX:%20LA%20GUERRE


[4] Cf. Saint Jean-Paul II, Discours,
22-6-1991, 3 ; Catéchisme, 2301.

[5] Ibid, 4.

[6] Il interdit également « de ne rien
faire dans l’intention de provoquer 
indirectement la mort d’une
personne. La loi morale défend
d’exposer sans raison grave
quelqu’un à un risque mortel ainsi
que de refuser l’assistance à une
personne en danger » (Catéchisme,
2269).

[7] Saint Jean-Paul II, Evangelium
vitae, 57.

[8] Ibid., 62.

[9] Ibid. La gravité du crime
d'avortement est telle que l'Église
sanctionne ce crime par la peine
canonique de l'excommunication 
latae sententiae (Cf. Catéchisme,
2272).



[10] Cependant, « on ne doit pas
désespérer du salut éternel des
personnes qui se sont donné la mort.
Dieu peut leur ménager par les voies
que lui seul connaît, l’occasion d’une
salutaire repentance. L’Église prie
pour les personnes qui ont attenté à
leur vie » (Catéchisme, 2283).

[11] Saint Jean-Paul II, Evangelium
vitae, 65.

[12] « Ces droits de l'homme ne
dépendent ni des individus, ni des
parents, et ne représentent pas
même une concession de la société et
de l'État ; ils appartiennent à la
nature humaine et sont inhérents à
la personne, en raison de l'acte
créateur dont elle tire son origine
[...]. Dans le moment où une loi
positive prive une catégorie d'êtres
humains de la protection que la
législation civile doit leur accorder,
l'État en vient à nier l'égalité de tous
devant la loi. Quand l'État ne met pas



sa force au service des droits de tous
les citoyens, et en particulier des plus
faibles, les fondements mêmes d'un
État de droit se trouvent menacés
» (Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Donum vitae, 22-II-87, partie
III).

« Que de crimes on commet au nom
de la justice ! — Si tu étais armurier
et si quelqu’un voulait t’acheter une
arme pour tuer ta mère, la lui
vendrais-tu ? … Il t’en offrait
pourtant le juste prix…Professeur,
journaliste, homme politique,
diplomate : méditez » (Saint
Josémaria, Chemin,400).

[13] Saint Jean-Paul II, Evangelium
vitae, 73.

[14] Catéchisme, 2284.

[15] « Ainsi se rendent coupables de
scandale ceux qui instituent des lois
ou des structures sociales menant à
la dégradation des mœurs et à la



corruption de la vie religieuse, ou à
des " conditions sociales qui,
volontairement ou non, rendent
ardue et pratiquement impossible
une conduite chrétienne conforme
aux commandements " (Pie XII,
Discours, 1er juin 1941)
» (Catéchisme, 2286).

[16] Cf. Saint Josémaria, Quand le
Christ passe, 124.

[17] Pape François, Fratelli tutti, 255.

[18] « Ce sont les éléments
traditionnels énumérés dans la
doctrine dite de la "guerre juste".
L'appréciation de ces conditions de
légitimité morale appartient au
jugement prudent de ceux qui ont la
charge du bien commun
» (Catéchisme, 2309). En outre, « on
est moralement tenu de résister aux
ordres qui commandent un génocide
» (Catéchisme,2313).

[19] François, Fratelli tutti, 256-262.



Pablo Requena / Pau Agulles

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/theme-31-le-
cinquieme-commandement/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-31-le-cinquieme-commandement/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-31-le-cinquieme-commandement/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-31-le-cinquieme-commandement/

	Thème 31. Le cinquième commandement

