
opusdei.org

Thème 23. Pénitence
et Onction des
malades

La Pénitence est un sacrement
spécifique de guérison et de
salut. Si la manière concrète
dont les ministres du Christ et
de l'Église ont exercé le pouvoir
de pardonner les péchés a
varié, la structure
fondamentale s'est maintenue,
comprenant deux éléments
également essentiels: les actes
de l'homme qui se convertit
sous l'action de l'Esprit Saint et
l'action de Dieu à travers le
ministère de l'Église. L'Onction
des malades est une aide pour



les personnes dont la vie est en
danger à cause d'une maladie
grave.

09/11/2022

Pénitence

« Célébrer le sacrement de la
réconciliation signifie être
enveloppés par une étreinte
chaleureuse : c’est l’étreinte de la
miséricorde infinie du Père.
Rappelons cette belle parabole du fils
qui est parti de chez lui avec l’argent
de son héritage ; il a gaspillé tout son
argent et ensuite, quand il n’avait
plus rien, il a décidé de revenir chez
lui, non comme un fils, mais comme
un serviteur. Il ressentait
profondément sa faute dans son
cœur et tant de honte. La surprise a
été que quand il commença à parler,
à demander pardon, son père ne le



laissa pas parler, il l’embrassa et fit la
fête. Quant à moi je vous dis : chaque
fois que nous nous confessons, Dieu
nous embrasse, Dieu fait la fête ! »[1].

La grâce et la vie nouvelle dans le
Christ, reçues par les sacrements de
l'initiation chrétienne (c'est-à-dire le
Baptême, la Confirmation et
l'Eucharistie), rendent les fidèles
saints et sans tache en présence de
Dieu (cf. Ep 1,4). La réception de ces
sacrements ne permet cependant pas
de rétablir pleinement l'harmonie et
l'équilibre intérieurs. En fait, les
conséquences du péché originel
demeurent : la fragilité et la faiblesse
de la nature humaine et l'inclination
au péché.

Régénéré par le Baptême, éclairé par
la Parole de Dieu et fortifié par la
puissance salvatrice de la
Confirmation et de l'Eucharistie,
l'homme possède sans aucun doute
les moyens de demeurer dans



l'amour de Dieu et d'affronter le
combat spirituel nécessaire pour
vaincre les tentations du Malin (cf. 2
P 1, 3-11). Néanmoins, le chrétien
fidèle reste un "voyageur", un pèlerin
sur terre, en route vers la patrie du
ciel. Son intelligence et sa volonté ne
sont pas encore fixées sur la Beauté,
sur la Vérité, sur l'Amour qu’est Dieu.
Par conséquent, tant qu'il est viator
(voyageur), le chrétien est appelé à
"marcher" librement vers Celui qui
est l'origine et la fin ultime de la vie ;
il doit constamment choisir entre
l'acceptation et le refus de la volonté
paternelle de Dieu qui veut son salut,
tout en respectant la liberté dont il a
été doté. Et, certes, à la suite d'un
mauvais choix, il peut se détourner
de l'amour de Dieu et tomber dans le
péché.

C'est précisément pour remettre les
péchés commis après le Baptême que
le Seigneur, médecin de nos âmes et
de nos corps, a institué un sacrement



spécifique de guérison et de salut : le
sacrement de la Pénitence et de la
Réconciliation (cf. Catéchisme, 1446).

Selon la Tradition vivante de l'Église
et les enseignements du Magistère,
Jésus a institué le sacrement de la
Pénitence et de la Réconciliation
principalement lorsque, ressuscité
des morts, il insuffla l'Esprit sur ses
Apôtres, leur conférant son propre
pouvoir divin de pardonner les
péchés : « Il souffla sur eux et Il leur
dit : " Recevez l’Esprit Saint. À qui
vous remettrez ses péchés, ils seront
remis ; à qui vous maintiendrez ses
péchés, ils seront maintenus " » (Jn
20, 22-23)[2].

C'est un pouvoir qui est transmis aux
évêques, successeurs des Apôtres
comme pasteurs de l'Église, et aux
prêtres qui sont aussi des prêtres de
la Nouvelle Alliance, collaborateurs
des évêques, en vertu du sacrement
de l'Ordre. « Le Christ a voulu que



son Église soit tout entière, dans sa
prière, sa vie et son agir, le signe et
l’instrument du pardon et de la
réconciliation qu’Il nous a acquis au
prix de son sang. Il a cependant
confié l’exercice du pouvoir
d’absolution au ministère
apostolique » (Catéchisme, 1442).

La structure du sacrement de la
Pénitence

Au cours de l'histoire, la manière
concrète dont les ministres du Christ
et de l'Église ont exercé le pouvoir de
pardonner les péchés a
considérablement varié (cf. 
Catéchisme 1447). Néanmoins, « à
travers les changements que la
discipline et la célébration de ce
sacrement ont connu au cours des
siècles, on discerne la même 
structure fondamentale. Elle
comporte deux éléments également
essentiels ; d’une part, les actes de
l’homme qui se convertit sous



l’action de l’Esprit Saint : à savoir la
contrition, l’aveu et la satisfaction ;
d’autre part, l’action de Dieu par
l’intervention de l’Église. L’Église qui,
par l’évêque et ses prêtres, donne au
nom de Jésus-Christ le pardon des
péchés et fixe la modalité de la
satisfaction, prie aussi pour le
pécheur et fait pénitence avec lui.
Ainsi le pécheur est guéri et rétabli
dans la communion ecclésiale
» (Catéchisme 1448).

Le premier élément essentiel du
sacrement de pénitence est donc
constitué par les actes propres du
pénitent, c'est-à-dire par la contrition
du cœur, la confession des péchés et
l'accomplissement des œuvres
pénitentielles imposées par le
ministre du Christ et de l'Église[3].

Le deuxième élément structurant de
ce sacrement est l'absolution du
ministre, dont la partie essentielle
sont les paroles : « Et moi, au nom du



Père, du Fils et du Saint-Esprit, je
vous pardonne tous vos péchés »[4].
Ce sont des mots performatifs[5] et
efficaces, car ils indiquent ce qui est
réellement accompli par l'absolution
sacramentelle : le pardon et la
réconciliation du pécheur par le Dieu
vivant, Père, Fils et Saint-Esprit. »
Ainsi, par le sacrement de pénitence,
le Père accueille le fils qui revient à
Lui, le Christ prend sur ses épaules la
brebis égarée et la ramène au
bercail, et l'Esprit Saint revient
sanctifier son temple ou y habite plus
pleinement »[6].

Il convient de considérer qu'il existe
un lien étroit entre les deux éléments
(les actes du pénitent et l'absolution
du ministre) : le premier est ordonné
au second, et les deux ensembles
constituent une unité morale qui doit
nécessairement subsister pour la
constitution effective du sacrement.
En d'autres termes, le signe
sacramentel de la pénitence ne peut



en aucun cas être réduit à la seule
absolution du ministre, car celle-ci ne
peut être donnée que si le pénitent a
préalablement confessé ses péchés
avec un cœur contrit.

Une condition préalable nécessaire à
une célébration juste et fructueuse
du sacrement de la conversion et de
la réconciliation est l'examen de
conscience, que la personne doit
faire avant de se confesser. En effet,
personne ne peut se repentir et
s'accuser de ses péchés devant Dieu
si, éclairé par l'aide divine, il ne
réfléchit d'abord à ses fautes. Par
conséquent, « il convient de préparer
la réception de ce sacrement par un 
examen de conscience fait à la
lumière de la Parole de Dieu. Les
textes les plus adaptés à cet effet sont
à chercher dans le Décalogue et dans
la catéchèse morale des Évangiles et
des lettres apostoliques : Sermon sur
la montagne, les enseignements
apostoliques » (Catéchisme, 1454).



Parmi les actes du pénitent, la
première place revient à la contrition
qui est « une douleur de l’âme et une
détestation du péché commis avec la
résolution de ne plus pécher à
l’avenir » (Catéchisme, 1451)[7] . La
"contrition du cœur" (cf. Ps 50, 19)
implique un acte clair et ferme de
l'intelligence et de la volonté de
l'homme qui, mû par l'aide divine et
la foi, déteste les péchés qu'il a
commis dans la mesure où ils l'ont
éloigné de Dieu (dimension
théologique), du Christ (dimension
christologique), de l'Église
(dimension ecclésiale) et de ses
semblables, ses frères et sœurs.
Outre cet aspect, pour ainsi dire
"négatif", c'est-à-dire le rejet ou la
détestation des péchés, la contrition a
aussi un aspect positif, qui se traduit
par le désir de revenir à Dieu, dans
l'espoir d'obtenir son pardon et de
demeurer dans son amour (cf. Is 55,
7-8 ; Ez 18, 21-23 ; Ez 33, 10-11 ; Joël 2,
12-13 ; Lc 5, 11-32).



La contrition peut être "parfaite" ou
"imparfaite". « Quand elle provient
de l’amour de Dieu aimé plus que
tout, la contrition est appelée "
parfaite " (contrition de charité). Une
telle contrition remet les fautes
vénielles ; elle obtient aussi le pardon
des péchés mortels, si elle comporte
la ferme résolution de recourir dès
que possible à la confession
sacramentelle » (Catéchisme, 1452). «
La contrition dite " imparfaite " (ou "
attrition ") est, elle aussi, un don de
Dieu, une impulsion de l’Esprit Saint.
Elle naît de la considération de la
laideur du péché ou de la crainte de
la damnation éternelle et des autres
peines dont est menacé le pécheur
(contrition par crainte). Un tel
ébranlement de la conscience peut
amorcer une évolution intérieure qui
sera parachevée sous l’action de la
grâce, par l’absolution sacramentelle.
Par elle-même, cependant, la
contrition imparfaite n’obtient pas le
pardon des péchés graves, mais elle



dispose à l’obtenir dans le sacrement
de la Pénitence » (Catéchisme, 1453).

La confession des péchés est l'action
pénitentielle par laquelle le chrétien
pécheur manifeste au prêtre les
fautes dont il se considère
responsable, afin d'obtenir le pardon
de Dieu et de s'ouvrir à la pleine
communion avec la Sainte Église.

Au cours des siècles, les théologiens
et les pasteurs ont fréquemment
rappelé que la confession des péchés
doit être sincère, claire, concrète,
contrite, humble, discrète et décente
(c'est-à-dire suivant les normes de
prudence, de modestie et de charité),
orale et intégrale ou formellement
complète.

En ce qui concerne la confession
complète, le Catéchisme de l'Église
catholique dit : « Les pénitents
doivent, dans la confession, énumérer
tous les péchés mortels dont ils ont
conscience après s’être examinés



sérieusement, même si ces péchés
sont très secrets et s’ils ont été
commis seulement contre les deux
derniers préceptes du Décalogue (cf.
Ex 20, 17 ; Mt 5, 28), car parfois ces
péchés blessent plus grièvement
l’âme et sont plus dangereux que
ceux qui ont été commis au su de
tous » (Catéchisme, 1456).

La satisfaction sacramentelle
consiste en l'acceptation volontaire et
l'accomplissement ultérieur des
œuvres pénitentielles imposées par
le confesseur. Elle est un signe et une
manifestation du repentir intérieur
et de l'authenticité de la conversion
du pécheur chrétien, et elle est
destinée à remédier, avec l'aide de la
grâce divine, aux désordres que les
péchés ont causés tant chez le
pécheur lui-même que dans le milieu
familial, social et ecclésial dans
lequel il vit. L'absolution efface les
péchés, mais n'annule pas tous les



désordres qu'ils ont causés (cf. 
Catéchisme, 1459).

Le ministre du sacrement de
pénitence et de réconciliation est le
prêtre (évêque ou prêtre) validement
ordonné et en possession de la
faculté d'exercer le pouvoir de
pardonner les péchés sur les fidèles
auxquels il donne l'absolution (cf. 
Catéchisme, 1461-1462).

« En célébrant le sacrement de la
Pénitence, le prêtre accomplit le
ministère du Bon Pasteur qui
cherche la brebis perdue, celui du
Bon Samaritain qui panse les
blessures, du Père qui attend le fils
prodigue et l’accueille à son retour,
du juste Juge qui ne fait pas
acception de personne et dont le
jugement est à la fois juste et
miséricordieux. Bref, le prêtre est le
signe et l’instrument de l’amour
miséricordieux de Dieu envers le
pécheur » (Catéchisme, 1465).



Pendant la célébration du sacrement
de la Réconciliation, le ministre doit
donc agir comme un père et un bon
pasteur (en montrant et en
transmettant aux pénitents l'amour
miséricordieux du Père céleste : cf.Lc
15, 20-31 ; et en suivant l'exemple du
Christ, le Bon Pasteur) ; comme un
maître de la vérité (en
communiquant non pas sa propre
pensée, mais la doctrine du Christ, le
Maître qui enseigne la vérité et
montre le chemin vers Dieu : cf. Mt
22, 16) ; en tant que juge bienveillant
et efficace du pardon (pour cela, il
doit connaître les péchés qui
accablent la conscience du pénitent
et formuler un "jugement spirituel"
sur ses dispositions – essentiellement
sur son repentir et son intention de
modifier sa conduite désordonnée –
afin de pouvoir lui donner
l'absolution en toute connaissance de
cause, sans arbitraire)[8].



Après la célébration du sacrement, le
ministre a l'obligation absolue de
garder le secret sur tout ce qu'il a
entendu en confession. « Étant
donnée la délicatesse et la grandeur
de ce ministère et le respect dû aux
personnes, l’Église déclare que tout
prêtre qui entend des confessions est
obligé de garder un secret absolu au
sujet des péchés que ses pénitents lui
ont confessés, sous des peines très
sévères (…). Il ne peut pas non plus
faire état des connaissances que la
confession lui donne sur la vie des
pénitents. Ce secret, qui n’admet pas
d’exceptions, s’appelle le "sceau
sacramentel", car ce que le pénitent a
manifesté au prêtre reste "scellé" par
le sacrement » (Catéchisme, 1467).

Les effets du sacrement de la
Pénitence

« Les effets du sacrement de la
Pénitence sont : la réconciliation
avec Dieu, et donc le pardon des



péchés ; la réconciliation avec
l’Église ; le retour dans l’état de grâce
s’il avait été perdu ; la rémission de
la peine éternelle méritée à cause des
péchés mortels et celle, au moins en
partie, des peines temporelles qui
sont les conséquences du péché ; la
paix et la sérénité de la conscience,
ainsi que la consolation spirituelle ;
l’accroissement des forces
spirituelles pour le combat chrétien
» (Compendium, 310). Ce sacrement,
en outre, conforme de manière
particulière les pénitents au Christ,
vainqueur du péché par sa passion
rédemptrice et sa glorieuse
résurrection (cf. Lumen Gentium, 7).

Enfin, il faut noter que pendant la
célébration du sacrement, les fidèles
font l'expérience, de manière
"mystique" mais réelle et effective,
d'une anticipation du jugement final
du Christ Seigneur sur l'humanité (cf.
Mt 25, 31-46 ; Rm 14, 10-12 ; 2 Co 5,
10)[9] . On peut vraiment dire que



celui qui reçoit l'absolution
sacramentelle a déjà été jugé et
absous par le Seigneur : ses péchés
ont été pardonnés pour toujours.

« Pour ceux qui sont tombés après le
baptême, ce sacrement de la
Pénitence est aussi nécessaire que le
Baptême lui-même l'est pour les non-
régénérés »[10].

L'acte intérieur de repentance
(contrition du cœur) conduit le
chrétien à rechercher le pardon de
Dieu et la pleine communion avec le
Christ et l'Église. Et le Christ a
déterminé que cela devait être
obtenu par le sacrement de la
Réconciliation : en donnant aux
Apôtres le pouvoir de pardonner les
péchés, et en liant son pardon au
pardon qu'ils accordent (cf. Jn
20-22-23), il a fait de ce sacrement «
la voie ordinaire pour obtenir le
pardon et la rémission des péchés
graves commis après le Baptême »[11].



Le chrétien pécheur qui désire se
réconcilier avec Dieu doit donc non
seulement se repentir
intérieurement et reconnaître qu'il a
besoin du pardon divin, mais aussi
accepter les moyens par lesquels la
grâce et le pardon de Dieu viennent
aux hommes au temps de l'Église.
Pour ceux qui ont gravement péché
après le Baptême, il n'y a pas deux
voies différentes pour atteindre l'état
de grâce, celle de la contrition du
cœur ou celle du sacrement de la
Pénitence, car, en fait, les deux voies
s'identifient. La véritable contrition
inclut toujours le désir de recevoir le
sacrement du pardon. Un repentir
des péchés couplé à un refus de les
confesser au prêtre dans ce
sacrement serait incongru, car Dieu
lui-même a voulu que nous utilisions
ce moyen.

Sur ce point, l'autorité de l'Église a
précisé : « Celui qui a conscience
d’avoir commis un péché mortel ne



doit pas recevoir la Sainte
Communion, même s’il éprouve une
grande contrition, sans avoir
préalablement reçu l’absolution
sacramentelle à moins qu’il n’ait un
motif grave pour communier et qu’il
ne lui soit possible d’accéder à un
confesseur » (Catéchisme,1457) ; et «
en ce cas, il n'oubliera pas qu'il est
tenu par l'obligation de faire un acte
de contrition parfaite, qui inclut la
résolution de se confesser au plus tôt
» (CDC, can. 916).

« D’après le commandement de
l’Église, "tout fidèle parvenu à l’âge
de la discrétion doit confesser au
moins une fois par an, les péchés
graves dont il a conscience" (CEC,
can. 989) » (Catéchisme, 1457).

« Sans être strictement nécessaire, la
confession des fautes quotidiennes
(péchés véniels) est néanmoins
vivement recommandée par l’Église
(…). En effet, la confession régulière



de nos péchés véniels nous aide à
former notre conscience, à lutter
contre nos penchants mauvais, à
nous laisser guérir par le Christ, à
progresser dans la vie de l’Esprit
» (Catéchisme, 1458).

« L'usage fréquent et attentif de ce
sacrement est également très utile en
ce qui concerne les péchés véniels.
En effet, il ne s'agit pas seulement
d'une répétition rituelle ou d'un
certain exercice psychologique, mais
d'un engagement constant à
perfectionner la grâce du Baptême,
de sorte que nous soyons
continuellement conformés à la mort
du Christ pour que la vie de Jésus
devienne aussi manifeste en nous
»[12].

Onction des malades

L'Onction des malades est un
sacrement institué par Jésus-Christ,
évoqué comme tel dans l'Évangile de
saint Marc (cf. Mc 6, 13),



recommandé aux fidèles et
promulgué par l'apôtre Jacques : «
L’un de vous est malade ? Qu’il
appelle les Anciens en fonction dans
l’Église : ils prieront sur lui après lui
avoir fait une onction d’huile au nom
du Seigneur. Cette prière inspirée
par la foi sauvera le malade : le
Seigneur le relèvera et, s’il a commis
des péchés, il recevra le pardon
» (Jacques 5, 14-15). La Tradition
vivante de l'Église, reflétée dans les
textes du Magistère de l'Église, a
reconnu ce rite, qui est spécialement
destiné à réconforter les malades et à
les purifier du péché et de ses
conséquences, comme l'un des sept
sacrements de la Loi Nouvelle (cf. 
Catéchisme, 1512).

Pour aider les personnes dont la vie
est en danger à cause d'une maladie
grave à désirer l'aide de ce
sacrement, on peut leur faire
considérer que « lorsque l'homme est
gravement malade, il a besoin d'une



grâce de Dieu, afin que, vaincu par
l'angoisse, son courage ne défaille
pas et que, dans l'épreuve, sa foi ne
soit pas affaiblie. C'est pourquoi le
Christ fortifie ses fidèles malades par
le sacrement de l'Onction, les
fortifiant d'une très forte protection
»[13]. Plus précisément : « Ce
sacrement donne au malade la grâce
de l'Esprit Saint, par laquelle
l'homme tout entier est aidé dans sa
santé, réconforté par la confiance en
Dieu et fortifié contre les tentations
de l'ennemi et l'angoisse de la mort,
de sorte qu'il peut non seulement
supporter ses maux avec force, mais
aussi les combattre et, si cela est
nécessaire pour son salut spirituel,
même obtenir la santé ; il lui accorde
aussi, si nécessaire, le pardon des
péchés et la plénitude de la pénitence
chrétienne »[14].

La structure du signe sacramentel
et la célébration du sacrement



Selon le Rituel de l'Onction des
Malades, le matériel approprié pour
le sacrement est l'huile d'olive ou, si
nécessaire, une autre huile
végétale[15]. Cette huile doit être
bénite par l'évêque ou par un prêtre
qui a cette faculté[16].

L'onction est conférée en oignant le
front et les mains du malade[17].

La formule sacramentelle par
laquelle, dans le rite latin, l'Onction
des malades est conférée est la
suivante : « N. par cette Onction
sainte, que le Seigneur, en sa grande
bonté, vous réconforte par la grâce
de l'Esprit Saint ; R/. Amen. - Ainsi,
vous ayant libéré de tous péchés,
qu'il vous sauve et vous relève. R/.
Amen »[18].

Comme nous le rappelle le 
Catéchisme de l'Église Catholique, « il
est tout à fait approprié que
[l'Onction des malades] soit célébrée
au sein de l'Eucharistie, mémorial de



la Pâque du Seigneur. Si les
circonstances le permettent, la
célébration du sacrement peut être
précédée du sacrement de la
Pénitence et suivie du sacrement de
l'Eucharistie. En tant que sacrement
de la Pâque du Christ, l'Eucharistie
doit toujours être le dernier
sacrement du pèlerinage terrestre, le
"viatique" pour le "passage" vers la
vie éternelle » (Catéchisme, 1517).

Le ministre de ce sacrement est
uniquement le prêtre (évêque ou
prêtre)[19].

Le sujet de l'Onction des malades est
toute personne baptisée qui a atteint
l'usage de la raison et qui est en
danger de mort en raison d'une
maladie grave ou d'une vieillesse
accompagnée d'une faiblesse sénile
avancée[20]. L'onction des malades ne
peut être administrée aux défunts.

Pour recevoir les fruits de ce
sacrement, le sujet doit être



préalablement réconcilié avec Dieu
et l'Église, au moins avec le désir
inséparablement uni au repentir de
ses péchés et à l'intention de les
confesser, quand cela est possible,
dans le sacrement de la Pénitence.
Pour cette raison, l'Église prévoit
qu'avant l'Onction, le sacrement de la
Pénitence et de la Réconciliation soit
administré au malade (cf. 
Sacrosanctum Concilium 74).

Le sujet doit avoir l'intention, au
moins habituelle et implicite, de
recevoir ce sacrement[21]. En d'autres
termes : le malade doit avoir la
volonté sans réserve de mourir
comme les chrétiens, et avec les aides
surnaturelles qui lui sont destinées.

Nécessité et effets de l'Onction

Bien que l'Onction des malades
puisse être administrée à ceux qui
ont déjà perdu leurs sens, il faut
veiller à ce qu'elle soit reçue alors
qu’ils n’ont pas perdu connaissance



afin que le malade soit mieux disposé
à recevoir la grâce du sacrement. Elle
ne doit pas être administrée à ceux
qui restent obstinément impénitents
dans un péché mortel manifeste (cf.
CIC, can. 1007)[22].

Si un malade qui a reçu l'Onction
recouvre la santé, il peut, en cas de
nouvelle maladie grave, recevoir à
nouveau ce sacrement ; au cours de
la même maladie, le sacrement peut
être répété si la maladie s'aggrave
(cf. CIC, can. 1004, 2).

Enfin, il convient de rappeler cette
indication de l'Église : « S'il y a doute
que le malade soit parvenu à l'usage
de la raison, ou que sa maladie soit
dangereuse, ou qu'il soit décédé, le
sacrement sera administré » (CDC,
canon 1005).

La réception de l'Onction des
malades n'est pas nécessaire comme
moyen de salut, mais on ne doit pas
se passer volontairement de ce



sacrement, s'il est possible de le
recevoir, car cela reviendrait à
refuser une aide d'une grande
efficacité pour le salut. Priver une
personne malade de cette aide
pourrait constituer un péché grave.

Les fidèles doivent être conscients
qu'à notre époque, il existe une
tendance à "isoler" la maladie et la
mort. Dans les cliniques et les
hôpitaux, les personnes gravement
malades meurent parfois dans la
solitude, même si elles sont
entourées d'autres personnes et très
bien soignées dans une "unité de
soins intensifs". Tous – et en
particulier les chrétiens qui
travaillent dans le milieu hospitalier
– doivent s'efforcer de faire en sorte
que les malades hospitalisés ne
manquent pas des moyens qui
apportent réconfort et soulagement
au corps et à l'âme souffrants, et
parmi ces moyens – en plus du
sacrement de la Pénitence et du



Viatique – figure le sacrement de
l'Onction des malades.

En tant que sacrement véritable et
propre de la Loi Nouvelle, l'Onction
des malades offre au fidèle chrétien
la grâce sanctifiante ; en outre, la
grâce sacramentelle spécifique de
l'Onction des malades a les effets
suivants :

- L'union plus intime avec le Christ
dans sa Passion rédemptrice, pour
son bien et celui de toute l'Église (cf. 
Catéchisme, 1521-1522 ; 1532) ;

- Le réconfort, la paix et
l'encouragement à surmonter les
difficultés et les souffrances de la
maladie grave ou de la fragilité de la
vieillesse (cf. Catéchisme, 1520 ;
1532) ;

- La guérison des reliques du péché
et le pardon des péchés véniels, ainsi
que des péchés mortels dans le cas
où le malade était repentant mais



n'avait pas pu recevoir le sacrement
de la Pénitence (cf. Catéchisme,
1520) ;

- Le rétablissement de la santé
corporelle, si telle est la volonté de
Dieu (cf. Concile de Florence : DS
1325 ; Catéchisme, 1520) ;

- La préparation au passage à la vie
éternelle. En ce sens, le Catéchisme
de l'Église Catholique affirme : « Cette
grâce [propre à l'Onction des
malades] est un don du Saint-Esprit
qui renouvelle la confiance et la foi
en Dieu et fortifie contre les
tentations du malin, tentation de
découragement et d’angoisse de la
mort (cf. He 2, 15 » (Catéchisme,
1520).

Bibliographie de base



- Catéchisme de l'Église catholique, n° 
1440-1484

- ID., nos 1499-1532

Bibliographie complémentaire

- Conseil pontifical pour la promotion
de la nouvelle évangélisation, La
confession, sacrement de la
Miséricorde, Mame, 2015.

- Bernard Sesboüé, L’onction des
malades, Téqui, 2005.

[1] François, Audience générale, 19-
II-2014.

[2] Cf. Catéchisme, 976 ; Concile de
Trente, Sess. XIV, Doctrine sur le
sacrement de la pénitence, ch. 1 : DS
1670.

[3] Il s'agit évidemment des actes du
pénitent, non pas comme des actes

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P47.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P4E.HTM
https://www.amazon.fr/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_1?ie=UTF8&field-author=Conseil+pontifical+pour+la+promotion+de+la+nouvelle+%C3%A9vang%C3%A9lisation&text=Conseil+pontifical+pour+la+promotion+de+la+nouvelle+%C3%A9vang%C3%A9lisation&sort=relevancerank&search-alias=digital-text
https://www.amazon.fr/s/ref=dp_byline_sr_ebooks_1?ie=UTF8&field-author=Conseil+pontifical+pour+la+promotion+de+la+nouvelle+%C3%A9vang%C3%A9lisation&text=Conseil+pontifical+pour+la+promotion+de+la+nouvelle+%C3%A9vang%C3%A9lisation&sort=relevancerank&search-alias=digital-text


purement humains (le pardon des
péchés ne s'obtient pas par ses seules
forces), mais comme des actes
accomplis dans la foi au Christ
Rédempteur et sous l'action de
l'Esprit Saint (cf. Catéchisme, 1448).

[4] Rituel de la pénitence, 
Praenotanda, no. 19.

[5]NdT : performatif = Énoncé qui
constitue simultanément l'acte auquel
il se réfère (ex. Je vous autorise à
partir, qui est une autorisation)

[6] Ibid, Praenotanda, n. 6, d.

[7] La citation du Catéchisme est tirée
du Concile de Trente : DS 1676.

[8] S'il rencontre des personnes qui
souhaitent s'approcher de Dieu, mais
qui ne peuvent pas encore recevoir
l'absolution parce qu'elles n'ont pas
les dispositions nécessaires, il
s'efforcera de les traiter avec
compréhension et miséricorde, en les



accompagnant pastoralement afin
qu'elles puissent s'intégrer dans la
communauté chrétienne selon les
différentes modalités possibles pour
elles. Plus spécifiquement, dans le
cas des personnes divorcées et
remariées civilement, ou des
personnes vivant ensemble de façon
irrégulière, il leur fera voir que,
malgré leur situation, elles «
continuent d'appartenir à l'Église qui
les suit avec une attention spéciale,
désirant qu'ils développent, autant
que possible, un style de vie chrétien,
par la participation à la Messe, mais
sans recevoir la Communion, par
l'écoute de la Parole de Dieu, par
l'adoration eucharistique et la prière,
par la participation à la vie de la
communauté, par le dialogue
confiant avec un prêtre ou un guide
spirituel, par le dévouement à la
charité vécue et les œuvres de
pénitence, par l'engagement dans
l'éducation de leurs enfants » (Benoît
XVI, Sacramentum caritatis, no 29).



[9] Le Catéchisme de l'Église Catholique
l'exprime ainsi : « Dans ce sacrement,
le pécheur, en se remettant au
jugement miséricordieux de Dieu, 
anticipe d’une certaine façon le
jugement auquel il sera soumis à la
fin de cette vie terrestre » (no1470).

[10] Conseil de Trente, sess. XIV, 
Doctrine sur le sacrement de la
pénitence, ch. 2 : DS 1672.

[11] Saint Jean Paul II, Reconciliatio et
Paenitentia, no 31, I.

[12] Rituel de la pénitence, 
Praenotanda, n. 7, b.

[13] Rituel de l'onction et de la
pastorale des malades, Praenotanda,
no 5.

[14] Ibid, Praenotanda, no 6.

[15] Cf. Rituel de l'onction et de la
pastorale des malades, Praenotanda,
no 20.



[16] Cf. ibid. Praenotanda, no 21.

[17] Cf. ibid.En cas de nécessité, il
suffira d'effectuer une seule onction
sur le front ou sur une autre partie
du corps appropriée (cf. Ibid.). Dans
les Églises orientales – par exemple,
dans les Églises byzantine, copte et
arménienne – on procède à sept
onctions (comme dans l'ancienne
liturgie romaine), sur le front, les
lèvres, le nez, les oreilles, la poitrine,
les mains et les pieds du malade,
pour la purification des péchés
commis avec l'esprit et avec chacun
des sens ; cf. I.-H Dalmais, Las
Liturgias Orientales, Bilbao 1991,
127-128.

[18] Ibid. Cette formule est distribuée
de manière à ce que la première
partie soit dite lors de l'onction du
front et la seconde partie lors de
l'onction des mains. En cas de
nécessité, quand une seule onction
peut être faite, le ministre prononce



simultanément la formule entière (cf.
Ibid., Praenotanda, no 23). Dans
l'Église byzantine orientale, citée plus
haut, à chaque onction, la formule
est prononcée : « Père saint, médecin
des âmes et des corps, qui as envoyé
ton Fils unique Jésus-Christ pour
guérir tout mal et délivrer de la mort,
guéris aussi ton serviteur N. de sa
faiblesse tant corporelle que
spirituelle, par la grâce de ton Christ
» (I.-H. Dalmais, Les Liturgies
orientales, cit., 129).

[19] Cf. CIC, can. 1003,1. Ni les diacres,
ni les fidèles laïcs ne peuvent
administrer validement l'Onction des
malades (cf. Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Note sur le
ministre du sacrement de l'Onction
des malades, "Notitiae" 41 [2005]
479).

[20] Cf. Concile Vatican II, 
Sacrosanctum Concilium, 73 ; CEC,
can. 1004-1007. Par conséquent,



l'Onction des malades n'est pas un
sacrement pour les fidèles qui ont
simplement atteint le soi-disant «
troisième âge » (ce n'est pas le
sacrement des retraités), ni un
sacrement uniquement pour les
mourants. Dans le cas d'une
opération chirurgicale, l'onction des
malades peut être administrée
lorsque la maladie, qui est la raison
de l'opération, met en elle-même la
vie du malade en danger.

[21] À cet égard, le CIC affirme : « Le
sacrement sera donné aux malades
qui, lorsqu'ils étaient conscients, l'ont
demandé au moins implicitement
» (can. 1006).

[22] En ce qui concerne ce dernier
point, il faut distinguer le cas de
l'impénitent qui s'obstine à vouloir
rester dans un état de péché mortel
connu extérieurement de tous, et
celui de la personne qui se trouve
dans une situation gravement



contraire à la Loi de Dieu, non pas
par pure méchanceté mais par
ignorance ou parce qu'elle est
immergée dans une culture
fortement sécularisée et que la
maladie grave l'a prise par surprise.
Dans le premier cas, l'onction ne
devrait pas être administrée, car elle
serait vaine pour le pécheur. Dans le
second cas, elle le devrait, surtout si
le malade réagit positivement à
l'exhortation du prêtre à
s'abandonner à la miséricorde de
Dieu, à se repentir de ses péchés et à
prendre la résolution d'amender sa
vie à l'avenir. En tout cas, si le
ministre a des doutes sur le fait que
le sujet persiste ou non effectivement
avec obstination dans une situation
de péché grave publiquement
connue, il peut administrer ce
sacrement sous condition.

Ángel García Ibáñez



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/theme-23-
penitence-et-onction-des-malades/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-23-penitence-et-onction-des-malades/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-23-penitence-et-onction-des-malades/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-23-penitence-et-onction-des-malades/

	Thème 23. Pénitence et Onction des malades

