opusdei.org

Théme 17. L'Eglise et
le monde

L'Eglise est inséparablement
humaine et divine. L'Eglise ne
cherche que le salut de
I'humanité, mais elle se soucie
aussi des affaires temporelles.
Chaque chrétien participe a la
mission de I'Eglise selon sa
condition et sa vocation. Les
laics sont appelés a sanctifier le
monde de l'intérieur. L'Eglise
ne peut pas et ne doit pas
remplacer 1'Etat, mais elle ne
peut pas et ne doit pas non plus
rester a 1'écart de la lutte pour
la justice.



17/10/2022

L'Fglise se présente au monde
comme la communauté des disciples
de Jésus. Nous croyons que le Christ
est le Fils de Dieu fait chair, le visage
humain de Dieu, qui continue a agir
avec I'Esprit Saint dans la mission de
1'Fglise, selon le plan divin du salut.

« Par conséquent, 1'Eglise est
inséparablement humaine et divine.
Par son origine, I'Eglise est donc une
société divine : par sa fin, et par les
moyens immédiats qui'y conduisent,
elle est surnaturelle ; par les membres
dont elle se compose et qui sont des
hommes, elle est une société humaine
(Léon XIII, Encyclique Satis
cognitum). Elle vit et agit dans le
monde. Toutefois sa fin et sa force ne
se trouvent pas sur la terre, mais au
Ciel »™.



Tous les étres créés portent
I'empreinte de Dieu, en particulier
les personnes créées a son image et a
sa ressemblance. De plus, des
I'Ancien Testament, nous voyons que
Dieu a établi un ordre de réalités que
nous appelons "sacré", a travers
certains signes qui peuvent étre
certaines personnes (les ministres
sacrés) ou des réalités matérielles (le
temple et d'autres objets mis a I'écart
de I'usage commun pour le service de
Dieu). A coté de ces "réalités sacrées",
dont le sens est le culte, il y a la
sphere des réalités créées (comme le
travail, la famille, la culture et les
relations sociales, économiques et
politiques, etc.) que nous appelons
"profanes” ou "séculieres". Mais il ne
faut pas penser que le sacré est
relatif a Dieu et que le profane lui est
étranger.

Avec I'Incarnation du Fils de Dieu, les
réalités profanes peuvent étre vécues
en union avec Lui, par l'action de



I'Esprit Saint, par la foi et les
sacrements. Et donc toutes ces
réalités peuvent aussi étre, sans qu'il
soit nécessaire de les soustraire a
leur usage ordinaire, un moyen de
collaboration a la Rédemptionet un
moyen de sanctification. C'est ce
qu'on appelle la "sécularité
chrétienne"” (de saeculum = siécle ou
monde). Les chrétiens aiment le
monde avant tout parce qu'il a été
créé par Dieu. Et nous essayons de
I'amener a Dieu en sachant que le
péché est également présent dans le
monde mais que la grace de Dieu
guérit et éleve cette réalité.

L'Eglise dans I'histoire

L'Eglise, en tant que communauté
humaine et sociale, est et vit dans le
monde. L'Eglise et le monde sont
étroitement liés, mais ne s'identifient
pas. Le monde n'est pas un espace
étranger a Dieu et son sens ne
s'épuise pas dans le terrestre, car il



est appelé dans le Christ a un
nouveau mode d'existence que Jésus
appelle le "Royaume de Dieu". Ce
royaume n'est pas une réalité
politique mais une réalité spirituelle.
Le monde n'est pas indépendant de
Dieu, comme le prétend le laicisme
dans une tentative de reléguer la
religion dans le domaine du privé et
du non pertinent.

En méme temps, le monde est
autonome par rapport a I'Eglise en
tant qu'institution ecclésiastique.
Jésus a dit : « Rendez a César ce qui
est a César » (Mt 22, 21). Il n'y a pas
de solution chrétienne officielle a
toutes les affaires du monde, mais
diverses solutions concretes. Et
1'Fglise ne s'identifie & aucun ordre
historique particulier : a aucune
idéologie, aucun régime politique,
économique ou social. Cela, comme
nous l'avons dit, ne signifie pas que
les valeurs terrestres sont
indépendantes de Dieu. Dans la



vision chrétienne du monde, tout est
don de Dieu et le monde est appelé a
étre un moyen de connaitre et
d'aimer Dieu et, par conséquent,
d'aimer son prochain et de servir
I'unité du genre humain.

La mission de 1'Eglise n'est pas un
projet politique, elle n'aspire pas non
plus a "sacraliser” le monde, mais
C’est une mission religieuse : elle ne
cherche que le salut de I'humanité,
un salut qui va au-dela du bien-étre
ou de la justice terrestres. En méme
temps, I'Eglise se préoccupe
également des questions

temporelles : parce que la personne
n'est pas une abstraction, mais
qu’elle est située dans un contexte
familial, social, de travail et
économique, et parce que le message
de I'Evangile appelle a la rédemption
de toute la réalité en promouvant la
justice et la paix afin que le Royaume
de Dieu puisse étre construit dans
I'histoire.



L'Fglise rappelle a tous le caractére
provisoire des réalisations
temporelles. Ce que nous, étres
humains, faisons, a besoin d'étre
ameélioré, complété et finalement
transformé par Dieu. Et cela peut
ainsi faire partie de ce monde
nouveau qui correspond au
Royaume.

C'est pour ces raisons que I'Eglise,
également au plan institutionnel,
s'occupe des questions sociales et
temporelles, non pas dans leurs
aspects techniques et contingents
mais dans la mesure ou elles peuvent
faire obstacle a I'union avec Dieu et a
la vie éternelle. Le principal obstacle
a cela est le péché, et tout péché est
personnel. Les conséquences du
péché peuvent devenir dans
I'environnement social de véritables
"structures de péché" qui empéchent
les gens d'atteindre la vérité et le
bien commun, la vie de grace et
I'amour de Dieu et du prochain. C'est



pourquoi, lorsque 1'Eglise enseigne sa
Doctrine sociale, elle ne s'écarte pas
de sa propre mission mais l'affronte
au milieu de la complexité du monde
actuel et tente de servir de médiateur
dans le dialogue entre les cultures et
les religions.

La laicité chrétienne et la mission
de 1'Eglise

Comme nous l'avons souligné, la
vision chrétienne du monde que
1'Eglise proclame et enseigne, est
appelée laicité chrétienne ou encore
"dimension séculiére" du
christianisme et de 1'Eglise. La laicité
chrétienne s'enracine dans le fait que
le Fils de Dieu s'est fait homme a une
époque donnée et dans une culture
particuliére. Et elle se réalise de
maniere différente chez tous les
chrétiens. Le magisteére de 1'Eglise
enseigne : « Tous les membres de
1'Fglise participent & sa dimension



séculiere ; mais cela de facons
diverses » (Christifideles laici, n° 15).

A cet égard, on peut constater que
dans I'Eglise, il existe une pluralité de
positions personnelles qui, a leur
tour, entrainent différentes manieres
de se rapporter au monde. Le Concile
Vatican II le souligne lorsqu'il utilise
des expressions différenciées : les
pasteurs, les laics et les religieux
participent a la mission de 1'Eglise,
chacun a sa maniére, a sa facon
particuliére ou pour sa part.

La mission de 1'Eglise, unique pour
tous les baptisés, c’est la gloire de
Dieu (que Dieu soit connu, reconnu
et aimé) et le salut des hommes par
la rencontre personnelle avec le
Christ. Cette mission peut aussi étre
appelée évangélisation dans la
mesure ou elle proclame le message
de salut que le Christ nous a apporté :
Evangile signifie "bonne nouvelle" de
ce salut.



Ses traits dépendent de la propre
vocation et de la mission dévolue a
chacun™ . Les laics exercent la triple
fonction salvatrice du Christ et
accomplissent la Mission « comme du
dedans »" des réalités séculiéres,
c'est-a-dire dans la maniere
"ordinaire" d'entrer en relation avec
le monde (ce qu'ils partagent avec les
non-chrétiens). La vie religieuse
implique une maniére propre
(exprimée dans la "profession” des
conseils évangéliques), nécessaire
pour 1'Eglise et le monde, de
témoigner de la transcendance du
Royaume de Dieu auquel nous
aspirons™ . Et en ce qui concerne les
ministres sacrés, Vatican II dit : « Le
Christ Seigneur, pour assurer au
Peuple de Dieu des pasteurs et les
moyens de sa croissance, a institué
dans son Fglise divers ministéres qui
tendent au bien de tout le corps »*.
Les pasteurs « restent, en raison de
leur vocation particuliere,
principalement et expressément



ordonnés au ministére sacré »®. C'est
leur maniére propre de participer a
la mission.

Ainsi, chacun des fideéles chrétiens
participe a la mission de I'Eglise
selon sa condition et sa vocation, et
selon les dons recus, y compris les
sacrements et les charismes. De cela
dépendent aussi les tachesqui
correspondent a chacun dans
l'unique mission de 1'Eglise.

Tous les fidéles chrétiens, en vertu de
leur baptéme, sont qualifiés pour
diverses tdches dans le cadre de la
mission évangélisatrice de I'Eglise.

Ces taches peuvent étre divisées en
trois domaines' : A) a l'intérieur de
1'Fglise elle-méme (apostolat des
chrétiens ou "pastorale" ordinaire) ;
B) "vers l'extérieur", c'est-a-dire les
relations avec les autres religions et
avec les non-croyants ; C) le domaine
de I'cecuménisme (relations avec les
chrétiens non catholiques, afin de



réaliser l'unité des chrétiens). Il est
important de souligner que dans
toutes les taches auxquelles les
fideles participent, ils le font en
fonction de leur propre vocation et
mission.

I1 existe des taches ecclésiales
auxquelles tout baptisé peut
participer et qui peuvent se situer
dans le domaine de la foi (comme la
catéchese ou l'enseignement scolaire
de la religion), du culte (participation
a la liturgie), de la charité (comme
'assistance aux plus démunis) et en
général de la vie de I'Eglise (comme
la participation aux conseils ou aux
synodes pour aider a la prise de
décision pastorale). Les fideéles
peuvent également collaborer avec
les pasteurs de I'Eglise dans les
taches pour lesquelles ils sont
professionnellement qualifiés, par
exemple dans le domaine
économique, juridique, etc. y



compris certaines taches de
gouvernance.

Certaines de ces taches (qui ne
nécessitent pas le sacrement de
I'ordre) peuvent étre officiellement
établies et supervisées par I'Eglise en
tant que ministéres "institués" (non
ordonnés). En participant a ces
taches, les fideles laics ne sont ni plus
ni moins laics. En méme temps, il
faut veiller a ce qu'ils les exercent
conformément a leur propre
vocation et mission, afin qu'ils ne
soient pas confondus avec les
pasteurs de I'Eglise.

Le role des laics : sanctifier le
monde de l'intérieur

Les fideéles laics, par la grace du
baptéme et les charismes conférés
par 1'Esprit Saint, ont re¢u de Dieu la
vocation et la mission propres de «
chercher le régne de Dieu
précisément a travers la gérance des



choses temporelles qu’ils ordonnent
[8]

selon Dieu »™.

Par conséquent, en plus de diverses
taches qu'ils peuvent accomplir
comme les autres fidéles baptisés, la
mission propre des fidéles laics
consiste a sanctifier le monde «
comme du dedans »"“'. Ce n'est pas
simplement parce qu'ils passent la
majeure partie de leur temps a des
occupations séculiéres ou a résoudre
des questions temporelles, ni parce
qu'ils doivent "entrer" dans 1'Eglise
pour "sortir" sanctifier le monde,
mais cela tient a leur coopération a la
grace, qui unifie, anime et conduit
leur vie chrétienne 1a ou ils se
trouvent, en l'intégrant dans l'action
salvatrice de Dieu. En effet, par leur
vocation « ils sont aussi appelés a
étre, en toutes circonstances et au
coeur méme de la communauté

humaine, les témoins du Christ »"%,



De cette facon, les fidéles laics, en
accomplissant leurs devoirs
professionnels, familiaux, sociaux,
etc. en présence de Dieu, ordonnent
en méme temps la réalité temporelle
selon Dieu. Le Concile Vatican II a
clairement insisté sur ce point : « IIs
s’éloignent de la vérité ceux qui,
sachant que nous n’avons point ici-
bas de cité permanente, mais que
nous marchons vers la cité future,
croient pouvoir, pour cela, négliger
leurs taches humaines, sans
s’apercevoir que la foi méme, compte
tenu de la vocation de chacun, leur
en fait un devoir plus pressant »"".

En parlant du processus moderne
d'évolution du laicat, qui a conduit a
ces affirmations du Concile Vatican II
sur la vocation et la mission des
fideles laics, saint Josémaria disait
peu apres le Concile : « Cela implique
une vision plus profonde de I'Eglise,
en tant que communauté formée par
tous les fideles, de sorte que nous



sommes tous solidaires d'une méme
mission, que chacun doit remplir
selon ses conditions personnelles.
Les laics, grace aux impulsions de
I'Esprit Saint, sont de plus en plus
conscients d'étre Eglise, d'assurer une
mission spécifique, sublime et
nécessaire, puisqu'elle a été voulue
par Dieu. Et ils savent que cette
mission dépend de leur condition
méme de chrétiens, pas
nécessairement d'un mandat de la
hiérarchie, bien qu'ils doivent,
évidemment, la remplir en union
avec la hiérarchie ecclésiastique et
selon les enseignements du
magistere »",

La vocation des ministres sacreés et
des religieux ne les dispense pas de
sanctifier le monde, mais la maniere
dont ils operent cette sanctification
est différente. Les ministres
ordonneés 'accomplissent dans
I'exercice de leur propre ministere.
Et les membres de la vie religieuse,



par leur témoignage eschatologique
particulier.

Quant aux pasteurs de 1'Eglise, il leur
appartient d'abord d'enseigner la
doctrine sociale de I'Eglise ; ensuite,
de former les fideéles et leur
conscience dans ce domaine ; enfin,
lorsque cela est nécessaire, il leur
appartient de porter des jugements
moraux dans des situations
exceptionnelles de nature sociale ou
politique. Le discernement des
pasteurs se situe au niveau du
conseil aux fideles, et non du
commandement, bien que cela soit
possible dans des circonstances
exceptionnelles.

Ainsi, la Hiérarchie n'a pas de réle
direct dans l'organisation de la
société. Sa tache est de fournir une
"aide morale et spirituelle”, ainsi que
I'orientation de "principes moraux"
pour guider leur activité que les laics
réaliseront de leur propre initiative



et sans attendre passivement les
instructions et les directives des
pasteurs™,

L'Eglise accepte tout systéme social
dans lequel la dignité humaine est
respectée ; et les fideles doivent
accepter le Magistere social avec un
engagement de l'esprit, de la volonté
et des actes™,

Toute la mission de I'Eglise a pour
centre la charité, c'est-a-dire 'amour
de Dieu et du prochain, en particulier
des plus démunis. « Un homme ou
une société qui demeure passif
devant les tribulations ou les
injustices, qui ne s'efforce pas de les
soulager, n'est pas a la mesure de
I'amour du Cceur du Christ »",

Liberté et responsabilité des laics

La liberté et la responsabilité dans
les différentes activités sociales,
politiques et culturelles, dans le
cadre de la propre vocation



chrétienne, nous amenent a
distinguer entre laicité et laicisme.
Par laicité,on comprend que I'Etat est
autonome par rapport aux lois
ecclésiastiques, tandis que le laicisme
revendique l'autonomie du politique
par rapport a l'ordre moral et au
plan divin lui-méme, et tend a
enfermer la religion dans la sphére
purement privée. Il viole ainsi le
droit a la liberté religieuse et porte
atteinte a 1'ordre social"®.

Une saine laicité évite deux

extrémes : 'imposition, par 1'Ftat,
d'une morale qui déciderait de ce qui
est bon ou mauvais dans tous les
domaines - ce qui équivaudrait a une
pseudo-religion —; et son rejet a
priori des valeurs morales qui
proviennent des spheres culturelles
ou religieuses qui sont libres et ne
doivent pas étre gérées par le
pouvoir politique.



I1 convient également de souligner
qu'il est illusoire et injuste de
demander aux fideles d'agir en
politique "comme si Dieu n'existait
pas". C’est illusoire car toute
personne agit sur la base de ses
convictions culturelles (religieuses,
philosophiques, politiques, etc.),
qu'elles découlent ou non d'une foi
religieuse ; ce sont donc des
convictions qui influencent le
comportement social des citoyens.
C'est injuste, car tant les croyants que
les non-croyants peuvent appliquer
leurs propres doctrines, quelle que
soit leur origine. Il faut seulement
veiller a ce que l'activité sociale et
politique soit conforme a la dignité
humaine et au bien commun.

Agir en politique conformément a sa
foi, si cela est conforme a la dignité
des personnes, ne signifie pas que la
politique est soumise a la religion ;
cela signifie que la politique est au
service de la personne et doit donc



respecter les exigences morales, ce
qui revient a dire qu'elle doit
respecter et promouvoir la dignité de
chaque étre humain. En ce sens,
vivre l'engagement politique pour un
motif transcendant est parfaitement
conforme a la nature humaine et, par
conséquent, stimule cet engagement
et produit de meilleurs résultats.

La religion peut et doit servir
d'élément critique en ce qui
concerne les valeurs éthiques d'une
société. Réciproquement, 1'éthique
peut et doit étre capable de critiquer
les croyants de toute religion, en
termes d'adéquation de leurs
croyances (ou de leurs pratiques
religieuses, ou de leur conduite
civique inspirée par leur foi
religieuse) a la dignité humaine et au
bien commun. La religion et I'éthique
doivent étre placées en dialogue dans
la vie sociale et civique.

Fglise et Ftat



Tout au long de I'histoire, les
chrétiens ont compris leur mission
d'évangélisation dans le monde de
différentes manieres. Il en est de
méme de la maniére dont ils ont
compris la relation institutionnelle
entre I'Eglise et 'Etat. Pendant
quelques siecles, le modeéle suivi
dans les pays chrétiens a été celui
d'un Etat confessionnel catholique ou
le pouvoir sacré des rois était
soutenu par l'autorité spirituelle de
1'Fglise. 11 s'agissait d'une
collaboration mutuelle qui, en de
nombreuses occasions, a privé
1'Eglise de sa liberté car elle était en
fait soumise au pouvoir temporel du
roi. Les changements sociopolitiques
qui ont émergé autour du siecle des
Lumieres ont contribué a la
séparation de 1'Eglise et de 1'Etat,
I'autorité ecclésiastique
reconnaissant la 1égitimité de tout
gouvernement démocratiquement
élu par le peuple.



Mais un régime sstrict de séparation
n'est pas idéal. Au contraire, le
rapport institutionnel entre 1'Eglise et
1'Etat (qui sont différents par leur
nature et leur finalité) implique une
distinction sans séparation, une
union sans confusion (cf. Mt 22,
15-21 entre autres). Cette relation
sera correcte et fructueuse s'il existe
des relations d'amitié et de
collaboration entre les deux spheéres,
sile role de la religion dans la vie
personnelle et sociale est reconnu, et
sile droit a la liberté religieuse est
respecté.

L'Eglise a recu du Christ le mandat
apostolique : « Allez ! De toutes les
nations faites des disciples : baptisez-
les au nom du Pere, et du Fils, et du
Saint-Esprit » (Mt 28, 19). Par son
enseignement et son activité
apostolique, tant au niveau universel
qu'au niveau concret des Eglises
particuliéres, occidentales ou
orientales, 1'Eglise contribue a la



juste ordonnance des choses
temporelles afin qu'elles servent a
I'homme pour atteindre sa fin ultime
et ne 'en détournent pas.

Les moyens que 'Eglise en tant
qu'institution utilise pour accomplir
sa mission sont avant tout spirituels :
la prédication de I'Evangile,
l'administration des sacrements, la
priere. Elle doit aussi utiliser des
moyens matériels, appropriés a la
nature de ses membres, qui sont des
personnes humaines (cf. Ac 4, 32-37 ;
1 Tm 5, 18) ; ces moyens doivent
toujours étre conformes a I'Evangile.
L'Eglise a également besoin
d'indépendance pour mener a bien
sa mission dans le monde, mais pas
de prédominance politique ou
économique”,

L'Etat est une institution qui découle
de la sociabilité humaine naturelle
dont le but est le bien commun
temporel de la société civile. Ce bien



n'est pas seulement matériel mais
aussi spirituel, car les membres de la
société sont des personnes avec un
corps et une dme. Le progres social
requiert, outre les moyens matériels,
de nombreux autres biens de
caractere spirituel : la paix, I'ordre, la
justice, la liberté, la sécurité, etc. Ces
biens ne peuvent étre obtenus que
par l'exercice de vertus sociales, que
1'Etat doit promouvoir et protéger
(par exemple, la moralité publique).

La distinction entre la sphere
religieuse et la sphere politique
implique que 1'Etat ne jouisse pas
d’un "caractére sacré" et ne doive
donc pas gouverner les consciences,
puisque le fondement moral de la
politique se situe en dehors d’elle. En
outre, I'Eglise ne posséde pas de
pouvoir politique coercitif. Dans la
mesure ou l'adhésion y est volontaire
d'un point de vue civil, son pouvoir
est de nature spirituelle et n'impose
pas une solution politique unique. De



cette manieére, I'Etat et 1'Eglise sont
en conformité avec leurs propres
fonctions, ce qui favorise la liberté
religieuse et sociale.

Deux droits importants en

découlent : le droit a la liberté
religieuse qui consiste en I'immunité
de toute contrainte de la part de
I'Etat en matiére religieuse, et le droit
des catholiques a la liberté d'action
vis-a-vis de la hiérarchie en matiére
temporelle ; « Les fideéles laics ont le
droit de se voir reconnaitre dans le
domaine de la cité terrestre la liberté
qui appartient a tous les citoyens ;
mais dans l'exercice de cette liberté,
ils auront soin d'imprégner leur
action d'esprit évangélique et ils
seront attentifs a la doctrine
proposée par le magistére de I'Eglise,
en veillant cependant, dans des
questions de libre opinion, a ne pas
présenter leur propre point de vue
comme doctrine de 1'Eglise »"®.



Liberté religieuse

La distinction institutionnelle entre
1'Eglise et I'Etat n'implique pas —
comme on l'a dit - leur séparation
totale, ni que 1'Eglise doive réduire
son action a la sphere privée et
spirituelle. Certes, 1'Eglise « ne peut
ni ne doit se mettre a la place de
I’Etat. Mais elle ne peut ni ne doit
non plus rester a I’écart dans la lutte
pour la justice »™. En ce sens, I'Eglise
a le droit et le devoir « d’enseigner sa
doctrine sociale, accomplir sans
entraves sa mission parmi les
hommes, [de] porter un jugement
moral, méme en des matiéres qui
touchent le domaine politique,
quand les droits fondamentaux de la
personne ou le salut des ames
exigent »*",

Un aspect important de la relation
entre 1'Eglise et 1'Etat est le droit a la
liberté religieuse. Assurer le respect
de ce droit, c'est assurer le respect de



I'ensemble de l'ordre social. Le droit
a la liberté sociale et civile en
matiére de religion, pour tous les
croyants de toute religion, est la
source et la synthese de tous les
droits de I'hnomme.

Dans de nombreux pays, la
Constitution (ou le systeme de lois
fondamentales régissant le mode de
gouvernement d'un Etat) garantit
largement la liberté de religion pour
tous les citoyens et groupes religieux.
En outre, si cela est possible, 1'Eglise
cherche a conclure des accords avec
1'Etat, généralement appelés
concordats, dans lesquels des
solutions sont convenues sur des
questions concretes, telles que la
liberté de 1'Eglise et de ses entités
d'exercer leur mission, des accords
sur des questions éducatives ou
économiques, les jours de féte, etc.




Bibliographie de base

- Catéchisme de I'Eglise catholique,
2104-2109

-1d., 2244-2246
-1d., 2419-2425

- Concile Vatican II, Gaudium et spes,
74-76

- ID., Dignitatis humanae, 1-8 ; 13-14

- Saint Jean-Paul II, Christifideles laici,
30 décembre 1988, 36-44

Lectures recommandées

- Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Note doctrinale sur quelques
questions concernant l'engagement et
le comportement des catholiques dans
la vie politique, 24 novembre 2002

-Compendium de la doctrine sociale de
I'Eglise, 49-55 ; 60-71 ; 189-191 ;
238-243 ; 377-427


https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P78.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P7R.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P87.HTM
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_fr.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html

- Saint Josémaria, homélie Aimer le
monde passionnément, dans
Entretiens avec Mgr Escriva de
Balaguer, 113-123

" Saint Josémaria, Aimer l'Eglise, n°
6.

B Cf. Catéchisme de I'Eglise
Catholique, 901-913.

Bl Cf. Lumen gentium, 31.

I Sur 1a vie consacrée, cf. Catéchisme
de l'Eglise Catholique, 914-933.

® Lumen gentium, 18.
) Ibid. 31.

I Cf, Concile Vatican II, Décret Ad
Gentes, 6.

) Lumen gentium, 31.


https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm

) Ibid.

" Gaudium et spes, 43.

" 1hid.

"2l Saint Josémaria, Entretiens, n° 59
131 cf. Apostolicam actuositatem, 7.

41 Cf, Lc 10, 16 ; Catéchisme de
I'Eglise Catholique, 2032 et 2037.

"5 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 167.

U8l Cf. Compendium de la doctrine
sociale de I'Eglise, 572.

U7 Cf. Catéchisme de I'Eglise
Catholique, 2246 ; Compendium de la
doctrine sociale, 426.

"8 Code de droit canonique, 227 ; cf.
Gaudium et spes, 76.

191 Deus caritas est, 28.

9 Gaudium et spes, 76.



Enrique Colom, Christian
Mendoza et Ramiro Pellitero

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/theme-17-
leglise-et-le-monde/ (13/02/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-17-leglise-et-le-monde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-17-leglise-et-le-monde/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-17-leglise-et-le-monde/

	Thème 17. L'Église et le monde

