
opusdei.org

Thème 16. La
constitution
hiérarchique de
l'Église

L'Église est une société
structurée où certains ont pour
mission de guider les autres.
L'assistance de l'Esprit Saint
auprès de toute l'Église pour
qu'elle ne se trompe pas sur la
foi est également donnée au
magistère pour qu'il enseigne
fidèlement et authentiquement
la Parole de Dieu. L'Église a
toujours appelé à l'ordre du
sacerdoce uniquement des
hommes baptisés : elle s'est
sentie liée à la volonté du Christ



qui n'a choisi que des hommes
pour Apôtres.

16/10/2022

L'Église sur terre est à la fois
communion et société structurée par
l'Esprit Saint à travers la Parole de
Dieu, les sacrements et les charismes.
C'est une communion des enfants de
Dieu parce que tous sont baptisés et
participent au même Pain qui est le
Christ. C'est une société structurée
parce que parmi les baptisés il y a
des relations stables où certains ont
pour mission de guider les autres. De
même que le berger guide et prend
soin du troupeau, le conduisant vers
des lieux sûrs où il peut être nourri
de bonne herbe, selon l'image
biblique (cf.Jn 10, 11-18 ; Ps 22), le
Christ demande à ceux qu'il a
constitués comme bergers dans
l'Église de faire de même[1]. La



distinction entre berger et troupeau
et le dévouement vital au troupeau
de la part du berger, comme le Christ
qui a donné sa vie pour les brebis, est
une image biblique qui, dans ses
limites évidentes, peut aider à
comprendre la présence simultanée
de la communion et de la
structuration sociale dans l'Église.

Les mêmes sacrements qui font
l'Église sont ceux qui la structurent
pour qu'elle soit sur terre le
sacrement universel du salut.
Concrètement, par les sacrements du
Baptême, de la Confirmation et de
l'Ordre, les fidèles participent – de
différentes manières – à la mission
sacerdotale du Christ. De l'action de
l'Esprit Saint dans les sacrements et
dans les charismes naissent les trois
grandes positions historiques que
l'on trouve dans l'Église : les fidèles
laïcs, les ministres sacrés (qui ont
reçu le sacrement de l'Ordre et
forment la hiérarchie de l'Église :



diacres, prêtres et évêques) et les
religieux.

Dire que l'Église a une structure
hiérarchique ne signifie pas que
certains sont plus que d'autres. Tous,
par le Baptême, sont appelés à la
mission de conduire les hommes et le
monde vers Dieu. Cette mission vient
directement de Dieu sans que
personne n'ait besoin de la
permission d'un autre pour
l'accomplir. Cependant, pour la
remplir, la grâce est nécessaire, car
sans le Christ nous ne pouvons rien
faire (cf. Jn 15, 5). Il est donc
nécessaire que certains – la
hiérarchie – rendent le Christ
sacramentellement présent aux
autres afin que tous puissent
accomplir la mission
d'évangélisation. Le service de la
mission de tous est la raison de
l'existence de la fonction
hiérarchique dans l'Église. La
relation entre les fidèles et la



hiérarchie a une dynamique
missionnaire et est la continuation
de la mission du Fils dans la force de
l'Esprit Saint. Par conséquent, la
hiérarchie dans l'Église n'est pas le
fruit de circonstances historiques
dans lesquelles un groupe a prévalu
sur un autre en imposant sa volonté.

Le Pontife Romain

Le Pape est l'évêque de Rome et le
successeur de saint Pierre ; il est le
principe et le fondement perpétuel et
visible de l'unité de l'Église. Le Christ
a confié à l'apôtre Pierre la tâche de
présider le collège apostolique et de
confirmer ses frères dans la foi (cf.
Luc 22, 31-32). Toutes les Églises
particulières sont unies à l'Église de
Rome, et tous les évêques qui
président ces Églises sont en
communion avec l'évêque de Rome
qui les préside dans la charité. La
fonction de ce dernier est de servir
l'unité de l'épiscopat et donc de



servir l'unité de l'Église. C'est
pourquoi le pape est le chef du
collège des évêques et le pasteur de
toute l'Église sur laquelle il a, par
institution divine, un pouvoir
plénier, suprême, immédiat et
universel. Ce pouvoir du Pape a une
limite interne, car le Pontife Romain
est à l'intérieur et non au-dessus de
l'Église du Christ. Il est donc soumis à
la loi divine et à la loi naturelle,
comme tous les chrétiens.

Le Seigneur a promis que son Église
restera toujours dans la foi (cf. Mt
16,19) et Il garantit cette fidélité par
sa présence, en vertu de l'Esprit
Saint. Cette propriété est possédée
par l'Église dans son ensemble (et
non dans chaque membre
individuel). C'est pourquoi les fidèles
dans leur ensemble ne se trompent
pas en adhérant indéfectiblement à
la foi guidée par le magistère vivant
de l'Église sous l'action de l'Esprit
Saint qui guide tous et chacun.



L'assistance de l'Esprit Saint auprès
de toute l'Église pour qu'elle ne
commette pas d'erreur dans la foi est
également donnée au magistère pour
qu'il enseigne fidèlement et
authentiquement la Parole de Dieu
dans l'Église. Dans certains cas
spécifiques, cette assistance de
l'Esprit garantit que les interventions
du magistère ne contiennent pas
d'erreur, c'est pourquoi on dit
souvent que dans de tels cas, le
magistère participe de la même
infaillibilité que le Seigneur a
promise à son Église. « L’infaillibilité
s’exerce quand le Souverain Pontife,
en vertu de son autorité de suprême
Pasteur de l’Église, ou le Collège des
Évêques en communion avec le Pape,
surtout lorsqu’ils sont rassemblés en
Concile œcuménique, déclarent par
un acte définitif une doctrine relative
à la foi ou à la morale, ou encore
quand le Pape et les Évêques, dans
leur magistère ordinaire, sont
unanimes à déclarer une doctrine



comme définitive. À cet
enseignement, tout fidèle doit
adhérer dans l’obéissance de la foi
»[2].

Convaincus de la responsabilité
qu’impliquent la mission du Pontife
Romain et l'autorité dont il jouit pour
la mener à bien, les catholiques sont
conduits à entretenir une intense
prière d'intercession pour lui. En
outre, l'unité avec le Pape les
conduira à éviter de parler
négativement en public du Pontife
Romain ou de saper la confiance en
lui, même dans les cas où ils ne
partagent pas un critère personnel
particulier. Dans ce dernier cas, le
désir d’avoir le bon critère et de bien
se former conduit le catholique à
demander conseil sur les doutes qu'il
peut avoir, à prier et à approfondir le
sujet dans lequel il éprouve des
difficultés, en essayant d'en
comprendre les raisons avec un
esprit ouvert, ce qui peut demander



un peu de temps et de patience. Si le
désaccord persiste, il est conseillé de
garder le silence[3] et, pour le moins,
de faire preuve « d’une soumission
religieuse de l’intelligence et de la
volonté »[4] à ses enseignements.

Les évêques, successeurs des
apôtres

L'Église est Apostolique parce que le
Christ l'a construite sur les Apôtres,
témoins choisis de sa Résurrection et
fondements de son Église ; parce que,
avec l'assistance de l'Esprit Saint, elle
enseigne, garde et transmet
fidèlement le dépôt de la foi reçu des
Apôtres. Elle est également
apostolique dans sa structure, en ce
sens qu'elle est instruite, sanctifiée et
gouvernée, jusqu'au retour du Christ,
par les Apôtres et leurs successeurs,
les évêques, en communion avec le
successeur de Pierre. La succession
apostolique est la transmission, par
le sacrement de l'Ordre, de la mission



et de l'autorité des apôtres à leurs
successeurs, les évêques. Les évêques
ne reçoivent pas tous les dons que
Dieu a offerts aux Apôtres, mais
seulement ceux qu'ils ont reçus en
vue de les transmettre à l'Église.
Grâce à cette transmission, l'Église
reste en communion de foi et de vie
avec son origine, tandis qu'au cours
des siècles elle oriente tout son
apostolat vers la diffusion du
Royaume du Christ sur la terre[5].

Le collège des évêques, en
communion avec le Pape et jamais
sans lui, exerce également le pouvoir
suprême et complet sur l'Église. Les
évêques ont reçu la mission
d'enseigner en tant que témoins
authentiques de la foi apostolique, de
sanctifieren dispensant la grâce du
Christ dans le ministère de la Parole
et des sacrements, en particulier
l'Eucharistie, et de gouverner le
peuple de Dieu sur la terre[6].



Le Christ a institué la hiérarchie
ecclésiastique avec la mission de le
rendre présent à tous les fidèles par
les sacrements et par la prédication
de la Parole de Dieu avec autorité en
vertu du mandat reçu de lui. Les
membres de la hiérarchie ont
également reçu la mission de diriger
le peuple de Dieu (Mt 28,18-20). La
hiérarchie est composée des
ministres sacrés : les évêques, les
prêtres et les diacres. Le ministère de
l'Église a une dimension collégiale,
c'est-à-dire que l'union des membres
de la hiérarchie ecclésiastique est au
service de la communion des fidèles.
Chaque évêque exerce son ministère
en tant que membre du collège
épiscopal – qui a succédé au collège
apostolique – et en union avec son
chef, le Pape, partageant avec lui et
les autres évêques le soin de l'Église
universelle. En outre, si une Église
particulière lui a été confiée, il la
gouverne au nom du Christ avec
l'autorité qu'il a reçue, avec le



pouvoir ordinaire, propre et
immédiat, en communion avec toute
l'Église et sous l'autorité du Saint-
Père. Le ministère a aussi un
caractère personnel, car chacun est
responsable devant le Christ qui l'a
appelé personnellement et lui a
conféré la mission par le sacrement
de l'Ordre.

La participation du presbyterium
au ministère des évêques

Le ministère dans l'Église est unique,
parce que le ministère apostolique
est unique, mais par institution
divine il est divisé en trois degrés :
l'épiscopat, le presbytérat et le
diaconat. Cette unité du ministère se
manifeste dans la relation interne
entre ses trois degrés, qui sont
cumulatifs. En effet, il ne s'agit pas de
trois classes ou types de ministres,
mais des degrés d'un seul et même
ministère, d'un seul et même
sacrement de l'Ordre. Celui qui a



reçu le degré d'épiscopat ne cesse pas
d'être aussi prêtre et diacre ; celui
qui a reçu le presbytérat ne cesse pas
d'être diacre. De plus, ce sacrement a
une unité ecclésiale. C'est un
ministère de communion parce qu'il
est exercé en vue de la communion
et parce qu'il est structuré
intérieurement comme une
communion ministérielle avec ceux
qui ont reçu le même sacrement
dans ses différents degrés.

Dans sa mission pour l'Église
particulière, l'évêque s'appuie sur les
prêtres incardinés qui sont ses
principaux et irremplaçables
collaborateurs. Les prêtres sont
investis du seul et unique sacerdoce
ministériel dont l'évêque possède la
plénitude. Ils le reçoivent par le
sacrement de l'Ordre, avec
l'imposition des mains de l'évêque et
la prière consécratoire. Par la suite,
ils font partie du presbyterium, un
collège stable composé de tous les



prêtres qui, unis à l'évêque,
partagent la même mission pastorale
en faveur du peuple de Dieu.

Par conséquent, lorsque l'évêque
associe les prêtres à sa sollicitude et à
sa responsabilité, il ne le fait pas
comme quelque chose de facultatif
ou de commode, mais comme une
conséquence nécessaire du partage
de la même mission dont il est le chef
et qui découle du sacrement de
l'Ordre. Les prêtres sont les
assistants les plus directs de l'évêque
dans le soin pastoral du peuple de
Dieu qui lui est confié. Ils rendent
présente la sollicitude de l'évêque
dans un lieu ou une région donnée,
prêchent la Parole de Dieu et
célèbrent les sacrements, en
particulier le sacrement de
l'Eucharistie.

Motifs pour réserver l'accès au
sacerdoce aux hommes



L'Église a toujours appelé
uniquement les hommes baptisés à
l'ordre de la prêtrise. À l'époque
patristique, certaines sectes
prônaient un sacerdoce féminin,
mais elles étaient déjà condamnées
par saint Irénée, saint Épiphane et
Tertullien. Appeler uniquement des
hommes au sacerdoce est une
pratique de l'Église qui est restée
inchangée tout au long de ses plus de
vingt siècles de mission. En outre, on
ne connaît pas d'enseignement à son
encontre de la part des pasteurs,
alors que la mission chrétienne s'est
souvent déroulée dans un
environnement où les religions
connaissaient un ordre sacerdotal
féminin.

La raison fondamentale de cette
décision vient de la Révélation.
L'Église s'est toujours sentie liée à la
volonté du Christ qui n'a choisi que
des hommes comme apôtres. Il aurait
pu choisir pour ce collège



apostolique la créature la plus
élevée, sa très sainte Mère, mais il ne
l'a pas fait. Il aurait également pu
choisir des femmes qui l'ont
accompagné dans sa vie publique,
dont certaines étaient plus fidèles et
plus fortes que certains Apôtres,
mais il ne l'a pas fait. Les Apôtres, à
leur tour, comptaient sur la
collaboration d'hommes et de
femmes, mais ils se sentaient liés à la
volonté du Seigneur lorsqu'il
s'agissait de choisir leurs successeurs
dans la mission pastorale pour
laquelle ils ne choisissaient que des
hommes. On pourrait penser qu'il
s'agit là du fruit de la mentalité juive,
mais en aucun cas le Christ n'a
montré des signes d'agir conditionné
par des catégories culturelles dans
ses rapports avec les femmes qu'il
estimait hautement, enseignant
l'égale dignité des hommes et des
femmes. En effet, son comportement
contrastait avec ce qui était habituel
chez les Juifs de l'époque, et il en



était de même pour les Apôtres, qui
suivaient le Maître en cela.

La possibilité de l'accès des femmes
au sacerdoce a été évoquée à
diverses reprises. D'une part, une
telle vision tire sa force du désir de
correspondre à des situations
culturelles qui souhaitent
légitimement donner plus
d'importance au rôle des femmes
dans la société et dans la famille.
Cette attention accrue est le fruit
d'un approfondissement du message
de l'Évangile qui proclame l'égale
dignité de tous les êtres humains.
D'autre part, ce point de vue
considère la forme sacramentelle de
l'Église, avec sa structure
hiérarchique, comme s'il s'agissait
d'un mode d'organisation purement
humain. En substance, ils
soutiennent que si les chrétiens
s'organisent pour la mission, en
s'inspirant des formes culturelles
dans lesquelles ils vivent, ils



pourraient désormais intégrer les
femmes dans cette structure sociale.
Cela permettrait de mieux montrer
l'attention portée aux femmes, qui
est déjà présente dans le Nouveau
Testament, et cela est utile pour la
mission car cela correspondrait
davantage à la mentalité de l'homme
moderne.

Certes, il y a des choses dans
l'organisation de l'Église qui sont le
fruit de la création ou de l'absorption
de formes sociales dans lesquelles les
hommes se sont organisés, mais il y
en a d'autres qui ont été choisies et
voulues par le Christ. Les premières
sont le fruit de la créativité humaine
en réponse à Dieu, les secondes sont
données par Dieu. Les premières
peuvent être modifiées en fonction
de leur utilité pour la mission. Les
dernières ne sont pas ouvertes à
changement substantiel car elles
proviennent d'une volonté positive
du Christ. Au cours de l'histoire,



l'Église discerne celles qui
appartiennent au premier groupe et
celles qui appartiennent au second.
Parfois, le discernement n'est pas une
tâche facile et exige de la patience, de
l'étude, de la méditation sur la Parole
de Dieu et une disposition ouverte à
son plan. En leur temps, saint Paul VI
et saint Jean-Paul II, après avoir
étudié le sujet, ont reconnu que
l'Église n'a pas le pouvoir d'admettre
les femmes au sacerdoce ministériel.
En 1994, le pape Jean-Paul II a
affirmé que cette question est un
enseignement définitif de l'Église, qui
n'est plus sujet à révision[7]. L'année
suivante, reconnaissant que les
pasteurs l'ont toujours enseigné dans
le monde entier dans leurs églises
respectives au cours des siècles, la
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi a affirmé qu'il s'agissait d'un
enseignement qui jouit de
l'infaillibilité que Dieu a promise à
son Église dans son magistère
ordinaire et universel.



Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église Catholique,
871-896

- Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 177-187, 333

- Congrégation pour la doctrine de la
Foi, La femme et le sacerdoce, 1994.

- José-Ramon P. Aranguena, L’Église,
Laurier, 2004.

[1] Evangelii Gaudium, no 24 : « Les
évangélisateurs ont ainsi "l'odeur des
brebis" et celles-ci écoutent leur voix
».

[2] Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 185.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P24.HTM
https://www.vatican.va/archive/compendium_ccc/documents/archive_2005_compendium-ccc_fr.html#JE%20CROIS%20AU%20SAINT-ESPRIT


[3] Cf. Instruction Donum veritatis, no

31.

[4] Code de droit canonique, 752 ; cf.
Catéchisme de l'Église Catholique,
892.

[5] Catéchisme de l'Église Catholique,
861-862.

[6] Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 184, 186 et s.

[7] Jean-Paul II, Lettre apostolique 
Ordinatio sacerdotalis, 22 mai 1994,
no 4.

Miguel de Salis

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/theme-16-la-
constitution-hierarchique-de-leglise/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-16-la-constitution-hierarchique-de-leglise/

	Thème 16. La constitution hiérarchique de l'Église

