
opusdei.org

Thème 13. Passion,
mort et résurrection
de Jésus-Christ

Jésus a accepté librement les
souffrances physiques et
morales imposées par l'injustice
des pécheurs. La croix du Christ
est, avant tout, la manifestation
de l'amour généreux de la
Trinité pour les hommes, un
amour qui nous sauve. Le
mystère de la Croix, présent
dans les sacrements, nous
conduit à une vie nouvelle. Par
la résurrection de Jésus, Dieu a
inauguré cette vie nouvelle, la
vie du monde à venir, et l'a



mise à la disposition des
hommes.

13/10/2022

Tous les mystères de Jésus sont la
cause de notre salut. Parsa vie sainte
et filiale sur terre, Jésus ramène à
l'amour du Père la réalité humaine
qui avait été déformée par le péché
originel et par les péchés personnels
successifs de tous les hommes. Il la
réhabilite et la sauve du pouvoir du
diable.

Cependant, ce n'est qu'avec son
mystère pascal (sa passion et sa mort,
sa résurrection et son ascension au
Ciel aux côtés du Père) que cette
réalité de la rédemption est 
définitivement établie. C'est pourquoi
le mystère de notre salut est souvent
attribué à la passion, la mort et la
résurrection du Christ, à son mystère



pascal. Mais n'oublions pas que c'est
toute la vie du Christ, dans sa phase
terrestre et dans sa phase glorieuse,
qui – à proprement parler – nous
sauve.

La passion et la mort du Christ

Le sens de la Croix. Du point de vue
historique, notre Seigneur est mort
parce qu'il a été condamné par les
autorités du peuple juif qui l'ont
remis au pouvoir romain en
demandant qu'il soit mis à mort. La
cause de cette condamnation a été sa
déclaration faite devant le conseil
suprême des Juifs (le Sanhédrin)
comme quoi il était le Messie fils de
Dieu, celui à qui Dieu avait donné le
pouvoir de juger tous les hommes.
Cette déclaration fut considérée
comme un blasphème et le
Sanhédrin en vint donc à décréter sa
mort.

Il convient de noter que cette
condamnation de Jésus s'inscrit dans



la continuité de l'histoire du salut du
peuple juif qui l'a précédée. À
plusieurs reprises, Dieu a parlé au
peuple d'Israël par l'intermédiaire de
prophètes (cf. He 1, 1). Cependant, la
parole de Dieu n'a pas toujours été
bien accueillie par Israël. L'histoire
d'Israël est une histoire de grands
actes héroïques, mais aussi de
grandes rébellions. À plusieurs
reprises, le peuple a abandonné Dieu
et oublié les lois saintes qu'il avait
reçues de Lui. C'est pourquoi les
prophètes ont souvent dû subir des
injustices pour mener à bien la
mission que Dieu leur avait confiée.

L'histoire de Jésus est le point
culminant de l'histoire d'Israël, une
histoire à vocation universelle.
Lorsque la plénitude des temps est
arrivée, Dieu a envoyé son Fils pour
qu'en accomplissant les promesses
faites à Israël, il établisse son Règne
sur le monde. Mais seuls quelques-
uns ont accepté le Christ et l'ont



suivi ; les chefs du peuple l'ont rejeté
et l'ont condamné à mort. Jamais les
hommes n'avaient rejeté Dieu aussi
directement au point de pouvoir Le
maltraiter de toutes les manières
possibles. Pourtant – et c'est là
l'aspect le plus mystérieux de la
Croix – Dieu n'a pas voulu protéger
son Fils de la méchanceté humaine
mais l'a remis entre les mains des
pécheurs : « Dieu a permis les actes
issus de leur aveuglement en vue
d’accomplir son dessein de salut
» (Catéchisme, no. 600). Et Jésus,
suivant la volonté du Père, « a
librement accepté sa passion et sa
mort par amour de son Père et des
hommes » (Catéchisme, no 609). Il
s'est livré lui-même à cette passion et
à cette mort injustes. Il a
courageusement confessé son
identité et sa relation avec le Père
même s'il savait que cela ne serait
pas accepté par ses ennemis. Il a été
condamné à une mort humiliante et
violente et a ainsi expérimenté dans



sa chair et dans son âme l'injustice
de ceux qui l'ont condamné. Bien
plus encore, dans cette injustice qu'il
a subie et qu'il a acceptée pour nous,
étaient aussi contenues toutes les
injustices et tous les péchés de
l'humanité, car tout péché n'est rien
d'autre que le rejet du projet de Dieu
en Jésus-Christ, qui a atteint sa plus
haute expression dans la
condamnation de Jésus à une mort si
cruelle. Comme l'affirme le 
Compendium du Catéchisme : « Tout
pécheur individuel, c’est-à-dire tout
homme, est réellement la cause et
l’instrument des souffrances du
Rédempteur » (no 117).

Jésus a donc accepté librement les
souffrances physiques et morales
imposées par l'injustice des
pécheurs, et, en eux, de tous les
péchés des hommes, de toute offense
à Dieu. On peut dire,
métaphoriquement, qu'il a "porté"
nos péchés sur ses épaules. Mais



pourquoi l'a-t-il fait ? La réponse
donnée par l'Église, en utilisant
différents langages mais avec un
fond commun, est la suivante : Il l'a
fait pour annuler ou effacer nos
péchés dans la justice de son cœur.

Comment Jésus a-t-il annulé nos
péchés ? Il les a enlevés en
supportant ces souffrances qui
étaient le fruit des péchés des
hommes, en union obéissante et
amoureuse avec son Dieu Père, avec
un cœur plein de justice, et avec la
charité de celui qui aime le pécheur,
même si celui-ci ne le mérite pas, de
celui qui cherche à pardonner les
offenses par amour (cf.Lc 22,42 ;
23,34). Un exemple aidera peut-être à
mieux comprendre. Parfois, dans la
vie, des situations se présentent dans
lesquelles une personne est offensée
par une autre qu'elle aime. Dans
l'environnement familial, il peut
arriver, par exemple, qu'une
personne âgée et handicapée soit de



mauvaise humeur et fasse souffrir
les soignants. Lorsqu'il y a un amour
véritable, cette souffrance est
acceptée avec charité et l'on continue
à rechercher le bien de la personne
qui offense. Les griefs disparaissent
alors parce qu'ils n'ont pas de place
dans un cœur juste et aimant. Jésus a
fait quelque chose de similaire, bien
qu'en vérité il soit allé beaucoup plus
loin, car la personne âgée de
l'exemple mérite peut-être l'affection
de ceux qui s'occupent d’elle en
raison des bonnes choses faites
quand elle était plus jeune. Mais
Jésus nous a aimés sans que nous le
méritions, et il ne s'est pas sacrifié
pour quelqu'un qu'il aimait pour une
raison particulière, mais pour
chaque personne, pour tous et
chacun : « Il m'a aimé et s'est livré
pour moi », dit saint Paul, qui avait
vicieusement persécuté les chrétiens.
Jésus a voulu offrir ces souffrances et
sa mort au Père en notre nom afin
que, sur la base de son amour, nous



puissions toujours obtenir le pardon
de nos offenses à Dieu : « par ses
blessures, nous sommes guéris » (Is
53,5). Et Dieu le Père, qui a soutenu le
sacrifice de Jésus par la puissance de
l'Esprit Saint, s'est réjoui de l'amour
qui était dans le cœur de son Fils. «
Là où le péché s’est multiplié, la
grâce a surabondé » (Rom 5,20).

Ainsi, dans l'événement historique
de la Croix, ce qui a été fondamental
n'est pas l'acte injuste de ceux qui
l'ont accusé et condamné, mais la
réponse de Jésus, pleine de justice et
de miséricorde face à cette situation.
Réponse qui était, à son tour, un acte
de la Trinité : « Il est d’abord un don
de Dieu le Père lui-même : c’est le
Père qui livre son Fils pour nous
réconcilier avec Lui. Il est en même
temps offrande du Fils de Dieu fait
homme qui, librement et par amour,
offre sa vie à son Père par l’Esprit
Saint, pour réparer notre
désobéissance » (Catéchisme, n. 614).



La Croix du Christ est, avant tout, la
manifestation de l'amour généreux
de la Trinité pour les hommes, d'un
amour qui nous sauve. C'est l'essence
même de son mystère.

Le fruit de la Croix. Il s'agit
principalement de l'élimination du
péché. Mais cela ne signifie pas que
nous ne pouvons pas pécher ou que
tout péché est automatiquement
pardonné sans aucun effort de notre
part. Le mieux est peut-être
d'expliquer cela par une métaphore.
Si, lors d'une randonnée ou d'une
promenade à la campagne, nous
sommes mordus par un serpent
venimeux, nous essayons
immédiatement de trouver un
antidote du poison. Le poison,
comme le péché, a un effet
destructeur sur son sujet. La fonction
de l'antidote est de nous libérer de la
destruction qui a lieu dans notre
organisme, et il peut le faire parce
qu'il contient en lui quelque chose



qui neutralise le poison. La Croix est
l'"antidote" du péché. Il y a en elle un
amour qui est présent précisément
en réaction à l'injustice, aux offenses,
et cet amour sacrificiel qui jaillit du
cœur du Christ, dans la désolation de
la Croix, est l'élément capable de
surmonter le péché, de le vaincre et
de l'éliminer.

Nous sommes pécheurs, mais nous
pouvons nous libérer du péché et de
ses effets délétères en participant au
mystère de la Croix, en désirant
prendre cet "antidote" que le Christ a
élaboré en lui-même, précisément en
supportant l'expérience du mal que
produit le péché, antidote qui nous
est appliqué par les sacrements. Le
Baptême nous incorpore au Christ et,
ce faisant, efface nos péchés, la
Confession sacramentelle nous
purifie et nous obtient le pardon de
Dieu, l'Eucharistie nous purifie et
nous fortifie... Ainsi, le mystère de la
Croix, présent dans les sacrements,



nous conduit vers cette vie nouvelle
sans fin dans laquelle tout mal et tout
péché n'existeront plus, car ils ont été
annulés par la Croix du Christ.

Il existe également d'autres fruits de
la Croix. Devant un Crucifix, nous
réalisons que la Croix n'est pas
seulement un antidote du péché,
mais qu'elle révèle aussi la puissance
de l'amour. Jésus sur la Croix nous
montre jusqu'où nous pouvons aller
par amour pour Dieu et pour les
hommes et nous indique ainsi la voie
de l'épanouissement humain, car le
sens de l'homme réside dans l'amour
véritable de Dieu et des autres. Bien
sûr, il n'est possible d'atteindre cette
plénitude humaine que parce que
Jésus nous fait participer à sa
Résurrection et nous donne l'Esprit
Saint. Mais nous y reviendrons plus
loin.

Expressions bibliques et
liturgiques



Nous venons d'expliciter la
signification théologique de la
Passion et de la Mort de Jésus. C'est
naturellement ce qu'ont fait les
premiers chrétiens qui ont utilisé les
catégories et les concepts dont ils
disposaient dans la culture religieuse
de leur époque et que nous
retrouvons dans le Nouveau
Testament. La Passion et la Mort du
Christ y sont comprises comme : A)
un sacrifice d'alliance ; B) un
sacrifice d'expiation, de propitiation
et de réparation des péchés ; C) un
acte de rédemption et de libération
de l'humanité ; D) un acte qui nous
justifie et nous réconcilie avec Dieu.

Examinons ces différentes manières
de présenter le sens de la Passion et
de la Mort du Christ que nous
rencontrons souvent lorsque nous
lisons l'Écriture ou participons à la
Liturgie :



A) Jésus, en offrant sa vie à Dieu sur
la Croix, a institué la Nouvelle
Alliance, c'est-à-dire la forme
nouvelle et définitive d'union de
Dieu avec l'humanité qui avait été
prophétisée par Isaïe (Is 42,6),
Jérémie (Jé 31, 31-33) et Ezéchiel (Ez
37,26). C'est la nouvelle alliance du
Christ avec l'Église dont nous faisons
partie par le Baptême.

B) Le sacrifice du Christ sur la Croix a
une valeur d'expiation, c'est-à-dire de
nous laver et nous purifier du péché
(Rm 3, 25 ; He 1, 3 ; 1 Jn 2,2 ; 4, 10).
Elle a aussi une valeur de 
propitiation et de réparation pour le
péché (Ibid.), car Jésus a manifesté au
Père par son obéissance l'amour et la
soumission que nous, les hommes,
lui avions refusés par nos offenses.
C'est ainsi qu'il a gagné le cœur du
Père et qu'il a réparé ces offenses.

C) La Croix du Christ est un acte de
rédemption et de libération de



l'homme. Jésus a payé notre liberté
au prix de son sang, c'est-à-dire par
ses souffrances et sa mort, et nous a
ainsi rachetés du péché (1 P 1,18) et
libérés du pouvoir du diable. Toute
personne qui commet un péché
devient, d'une certaine manière, un
serviteur du diable.

D) C'est surtout dans les lettres de
saint Paul que nous lisons que le
sang du Christ nous justifie, c'est-à-
dire nous rend la justice que nous
avons perdue en offensant Dieu et
nous réconcilie ainsi avec Lui. La
Croix, ainsi que la Résurrection du
Christ, sont la cause de notre
justification. Dieu est à nouveau
présent dans notre âme, car l'Esprit
Saint vient à nouveau habiter dans
notre cœur.

La résurrection du Seigneur

« Il est descendu aux enfers ». Après
avoir souffert et après sa mort, le
corps du Christ a été enterré dans un



tombeau neuf, non loin de l'endroit
où il avait été crucifié. Son âme, par
contre, est « descendue aux enfers »,
c'est-à-dire qu'elle a partagé l'état des
justes qui étaient morts avant lui. Ils
n'étaient pas encore entrés dans la
gloire du ciel car ils attendaient la
venue du Roi Messie, qui devait
apporter leur salut définitif.

La sépulture de Jésus prouve qu'il est
vraiment mort. Sa descente aux
enfers a également eu un effet
salvateur : elle a ouvert les portes du
ciel aux justes qui attendaient le
Christ afin qu'ils puissent participer
au bonheur éternel en Dieu.

« Il est ressuscité des morts ». « Le
troisième jour » (après sa mort),
Jésus est ressuscité à une vie
nouvelle. Son âme et son corps,
pleinement transfigurés par la gloire
de sa divine Personne, furent à
nouveau unis. L'âme a repris
possession du corps et la gloire de



l'âme a été communiquée dans son
intégralité au corps. Pour cette raison
« la Résurrection du Christ n’est pas
un retour à la vie terrestre. Son corps
ressuscité est celui qui a été crucifié
et qui porte les signes de sa Passion,
mais il participe désormais de la vie
divine avec les propriétés d’un corps
glorieux » (Compendium, no 129).

L'événement de la Résurrection du
Christ. Jésus est vraiment ressuscité.
Les Apôtres n'ont pas pu se tromper
ou inventer la Résurrection. Tout
d'abord, si le tombeau du Christ
n'avait pas été vide, ils n'auraient pas
pu parler de la résurrection de Jésus ;
de plus, si le Seigneur ne leur était
pas apparu à plusieurs reprises et à
de nombreux groupes de personnes,
hommes et femmes, de nombreux
disciples du Christ n'auraient pas été
en mesure d'accepter sa
Résurrection, comme ce fut le cas
initialement de l'apôtre Thomas. Ils
auraient encore moins été capables



de donner leur vie pour un
mensonge. Comme le dit saint Paul,
si le Christ n'était pas ressuscité,
alors lui, Paul, porterait un faux
témoignage sur Dieu « en témoignant
(…) qu’il a ressuscité le Christ, alors
qu’il ne l’a pas ressuscité » (1 Co 15,
15). Mais Paul n'avait pas l'intention
de faire une telle chose. Il était
pleinement convaincu de la
Résurrection de Jésus parce qu'il
l'avait vu ressuscité. De la même
manière, saint Pierre répond
courageusement aux chefs d'Israël : «
Il faut obéir à Dieu plutôt qu’aux
hommes. Le Dieu de nos pères a
ressuscité Jésus, que vous aviez
exécuté en le suspendant au bois du
supplice. (…) Nous sommes témoins
de tout cela » (Actes 5, 29,30 & 32).

La signification théologique de la
Résurrection. La résurrection du
Christ forme une unité avec sa mort
sur la Croix. De même que, par la
passion et la mort de Jésus, Dieu a



éliminé le péché et réconcilié le
monde avec Lui, de même, par la
résurrection de Jésus, Dieu a
inauguré la vie nouvelle, la vie du
monde à venir, et l'a rendue
accessible aux hommes.

Toute la souffrance physique et
spirituelle que Jésus a endurée sur la
Croix est transformée par sa
Résurrection en bonheur et en
perfection, tant dans son corps que
dans son âme. Tout en lui est rempli
de la vie de Dieu, de son amour, de
son bonheur, et c'est quelque chose
qui durera toujours.

Mais ce n'est pas seulement pour Lui,
c'est aussi pour nous. Par le don de
l'Esprit Saint, le Seigneur nous fait
participer à la vie nouvelle de sa
Résurrection. Ici sur terre, Il nous
comble déjà de sa grâce, la grâce du
Christ qui fait de nous des enfants et
des amis de Dieu ; et si nous sommes
fidèles, à la fin de notre vie, Il nous



communiquera aussi sa gloire, et
nous atteindrons nous aussi la gloire
de la Résurrection.

En ce sens, nous, les baptisés, «
sommes passés de la mort à la vie »,
de l'éloignement de Dieu à la grâce
de la justification et de la filiation
divine. Nous sommes des enfants
bien-aimés de Dieu par la puissance
du mystère pascal du Christ, de sa
mort et de sa résurrection. C'est dans
le développement de cette vie
d'enfant de Dieu que réside la
plénitude de notre humanité.

L'ascension du Christ au Ciel.
L'Ascension au Ciel marque la fin de
la mission du Christ, de son envoi
parmi nous dans la chair mortelle
pour apporter le salut. Il était
nécessaire que le Christ, après sa
Résurrection, prolongeât un certain
temps sa présence parmi ses
disciples, afin de manifester sa vie
nouvelle et d'achever leur formation.



Cette présence prend fin le jour de
l'Ascension. Cependant, bien que
Jésus retourne au ciel avec le Père, il
reste aussi parmi nous de diverses
manières, et principalement de
manière sacramentelle, à travers la
Sainte Eucharistie.

Assis à la droite du Père, Jésus
poursuit son ministère de Médiateur
universel du salut. « Il est le Seigneur
qui règne désormais avec son
humanité dans la gloire éternelle de
Fils de Dieu et qui sans cesse
intercède en notre faveur auprès du
Père. Il envoie son Esprit et nous
donne l’espérance de le rejoindre un
jour, là où il nous a préparé une
place » (Compendium, no 132).

Gardons également à l'esprit que la
glorification du Christ :

A) nous encourage à vivre les yeux
fixés sur la gloire du Ciel : «
recherchez les réalités d’en haut
» (Col 3,1) ; elle nous rappelle que



nous n'avons pas de cité permanente
ici (He 13,14), et elle suscite en nous
le désir de sanctifier les réalités
humaines ;

B) nous pousse à vivre de foi car
nous savons que nous sommes
accompagnés par Jésus-Christ qui
nous connaît et nous aime depuis le
Ciel et qui nous donne constamment
la grâce de son Esprit. Avec la force
de Dieu, nous pouvons accomplir la
tâche d'évangélisation qu'il nous a
confiée : l'amener à toutes les âmes
(cf. Mt 28,19) et le placer au sommet
de toutes les activités humaines (cf.
Jn 12,32) afin que son Royaume
devienne une réalité (cf. 1 Co 15,25).
De plus, Il nous accompagne toujours
depuis le tabernacle.

La pertinence du mystère pascal
dans la vie chrétienne

Comme nous l'avons dit, la
Résurrection de Jésus n'est pas un
simple retour à la vie antérieure,



comme ce fut le cas pour Lazare,
mais c'est quelque chose de
complètement nouveau et différent.
La Résurrection du Christ est le
passage à une vie qui n'est plus
soumise à la caducité du temps, mais
une vie immergée dans l'éternité de
Dieu. Et ce n'est pas quelque chose
que Jésus a obtenu pour lui seul,
mais pour nous pour qui il est mort
et ressuscité.

Le mystère pascal a une résonance
dans notre vie quotidienne. Dans la
lettre aux Colossiens, saint Paul dit : «
Si donc vous êtes ressuscités avec le
Christ, recherchez les réalités d’en
haut : c’est là qu’est le Christ, assis à
la droite de Dieu. Pensez aux réalités
d’en haut, non à celles de la terre
» (Col 3, 1-2). A propos de ces paroles
de saint Paul, le commentaire
suivant est intéressant : « À première
vue, en lisant ce texte, il pourrait
sembler que l’Apôtre entend
favoriser le mépris des réalités



terrestres, en invitant alors à oublier
ce monde de souffrances,
d’injustices, de péchés, pour vivre à
l’avance dans un paradis céleste. La
pensée du « ciel » serait dans ce cas
une sorte d’aliénation. Mais pour
saisir le véritable sens de ces
affirmations pauliniennes, il suffit de
ne pas les séparer de leur contexte.
L’Apôtre précise très bien ce qu’il
entend par « les choses d’en haut »,
que le chrétien doit rechercher, et «
les choses de la terre », dont il doit se
garder. Voilà tout d’abord les «
choses de la terre » qu’il faut éviter :
« Faites donc mourir en vous ce qui
n’appartient qu’à la terre : débauche,
impureté, passion, désir mauvais, et
cette soif de posséder, qui est une
idolâtrie » (3,5-6). Mortifier en nous
le désir insatiable de biens matériels,
l’égoïsme, racine de tout péché
» (Benoît XVI, Audience générale, 27
avril 2011).



Il s'agit donc de mettre à mort le
"vieil homme" afin de revêtir le
Christ et les bonnes choses qu'il a
obtenues pour nous. Saint Paul lui-
même explique ce que sont ces
biens : « Puisque vous avez été
choisis par Dieu, que vous êtes
sanctifiés, aimés par lui, revêtez-vous
de tendresse et de compassion, de
bonté, d’humilité, de douceur et de
patience. Supportez-vous les uns les
autres, et pardonnez-vous
mutuellement si vous avez des
reproches à vous faire. (…). Par-
dessus tout cela, ayez l’amour, qui est
le lien le plus parfait » (Col 3, 12-14).
On voit que la poursuite des biens du
ciel n'est pas une fuite d'un présent
qui ne serait qu'un obstacle pour
atteindre la vie éternelle ; il s'agit
plutôt de marcher avec panache dans
le présent vers la vie éternelle.

Cela n'est possible que si nous
actualisons fréquemment la vocation
baptismale que nous avons reçue du



Christ qui nous fait participer à sa
vie et à sa grâce. Nous devons vivre
de foi, avec confiance en Dieu et en
sa providence, en attendant de Lui
que nos œuvres portent de bons
fruits, en favorisant la charité envers
tous. Nous avons besoin de prier et
de recourir fréquemment aux
sources de grâce que sont les
sacrements. Ainsi, ce qui était peut-
être autrefois une vie d'esclave du
péché, prisonnière peut-être de mille
petits égoïsmes, devient une vie
sainte, agréable à Dieu. Nous
sommes transformés par la grâce qui
fait de nous des saints et, en même
temps, nous apportons aussi notre
grain de sable à cette transformation
du monde selon Dieu qui
s'accomplira à la fin des temps. Mais
déjà ici, par notre exemple et notre
action de chrétiens, nous donnons à
la cité terrestre un nouveau visage
qui favorise la véritable humanité :
solidarité, dignité humaine, paix et
harmonie familiale, justice et



promotion sociale, soin de
l'environnement dans lequel nous
vivons.

« Nous, chrétiens, en croyant
fermement que la résurrection du
Christ a renouvelé l’homme sans
l’exclure du monde dans lequel il
construit son histoire, nous devons
être les témoins lumineux de cette
vie nouvelle que la Pâque nous a
apportée [...], La lumière de la
résurrection du Christ doit pénétrer
dans notre monde, doit parvenir
comme message de vérité et de vie à
tous les hommes à travers notre
témoignage quotidien » (Benoît XVI,
Audience générale, 27 avril 2011).

Bibliographie de base

- Catéchisme de l'Église catholique, n° 
595-667

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1L.HTM


- St Jean Paul II, Je crois en Jésus-
Christ. Catéchèse sur le Credo (II).

Bibliographie complémentaire

- Vicente Ferrer, Jésus-Christ, notre
Sauveur, Laurier, 2005.

- Joseph Grifone,A la rencontre de
Jésus-Christ, Laurier 2017.

- Bernard Legras,Jésus est-il vraiment
ressuscité?, Téqui, 2015.

Antonio Ducay

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/theme-13-
passion-mort-et-resurrection-de-jesus-

christ/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-13-passion-mort-et-resurrection-de-jesus-christ/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-13-passion-mort-et-resurrection-de-jesus-christ/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-13-passion-mort-et-resurrection-de-jesus-christ/
https://opusdei.org/fr-lu/article/theme-13-passion-mort-et-resurrection-de-jesus-christ/

	Thème 13. Passion, mort et résurrection de Jésus-Christ

