
opusdei.org

Tempérance

Nous suivons ci-dessous les
considérations du chapitre
Tempérance du livre de F.
Fernández Carvajal, "Il est
passé en faisant le bien",
Palabra, 2016.

02/09/2020

La tempérance est comme
l’harmonie interne qui permet à la
personne de bien choisir. C'est une
vertu cardinale qui nous aide à
profiter des biens librement, sans
permettre qu'ils nous dominent ou
asservissent. Le pape François dit de



la tempérance qu'elle est « le sens de
la mesure[1] ».

La tempérance permet à notre vie de
ne pas perdre le Nord qui indique
toujours la direction de Dieu. Elle fait
en sorte de moduler nos actions, en
ayant clairement en tête l'objectif de
notre vie : atteindre le ciel, être
heureux. Si les vices, l'avidité pour
l'argent monopolisent la vie des gens,
alors ceux-ci perdent de vue la fin
pour laquelle ils sont nés : l'amour de
Dieu par-dessus tout et des autres
pour Dieu, et l'accomplissement du
bien.

La difficulté à trouver l'équilibre et
l'harmonie intérieure, provoquée par
la blessure du péché originel, est
indiscutable. Les penchants pour les
biens créés peuvent devenir très
forts. Les personnes entraînées par
les tentations se rapetissent, elles
sont attirées par des buts qui, une
fois atteints, ne procurent pas le



bonheur recherché. Ainsi, l'homme
se retrouve aveugle face à l'horizon
et ne chemine pas, ne croît pas,
n'atteint pas la fin à laquelle Dieu
l'appelle.

La tempérance est cette protection et
ce refuge qui nous permet de
maintenir l'équilibre nécessaire pour
aider les autres et être heureux.
Parfois, certaines activités, coutumes,
loisirs qui sont bons en eux-mêmes,
deviennent indispensables au point
que nous leur consacrions une
attention et un temps excessifs ; en
quelque sorte, Ils nous ligotent ou
nous empêchent de nous consacrer à
des tâches plus importantes.

Cœur inquiet

Pour pouvoir choisir le bien à tout
moment, nous devons laisser Dieu
agir dans notre vie. « Celui qui est
loin de Dieu est également loin de
lui-même, aliéné de lui-même, et ne
peut se retrouver que s'il rencontre



Dieu. Il parvient ainsi à s'atteindre
lui-même, atteindre son vrai moi, sa
véritable identité »[2]. Chercher Dieu
avec nos décisions et nos choix est la
manifestation la plus claire de notre
engagement envers Lui, et le canal
approprié pour qu'il agisse en nous,
et que sa grâce nous transforme.

L'expérience de Saint Augustin est
très éloquente, avec cette très célèbre
affirmation du début des Confessions
(autobiographie spirituelle écrite à la
louange de Dieu) : « Tu nous as faits,
Seigneur, pour toi, et notre cœur est
inquiet jusqu'à ce qu'il repose en toi
» (I, 1, 1). Le choix pour le bien,
l'exercice de la tempérance, se
fondent sur le plan que Dieu a inscrit
dans nos cœurs.

Après le refus du jeune homme riche
de renoncer à ses biens, Jésus dit à
ses disciples « Comme il sera difficile
à un riche d'entrer dans le royaume
des cieux » (Mt 19, 23). Les disciples



sont surpris ; peut-être pouvons-nous
l’être nous aussi devant cette attitude
négative face à l'appel de Dieu. Le
mal commence quand apparaît la
cupidité, l'amour excessif de l'argent,
quand on veut toujours avoir plus,
d'une manière imparable, pour
satisfaire à nos propres fins, pour le
luxe et les caprices. Le désir de
posséder de grandes réserves de blé
pervertit le cœur de l'homme. La
place que Dieu devrait occuper est
maintenant remplie par l'argent, les
biens matériels, qui sont devenus des
maux. C'est une sorte d'épidémie qui
touche tout le monde : adultes et
enfants, hommes et femmes, ceux
qui possèdent comme ceux qui
manquent de tout.

L'amour des richesses est comme
l'eau salée ; plus on en boit, plus on a
soif. Le désir excessif de posséder
plus ne finit jamais, ne comble
jamais et conduit au malheur. On
essaie de combler un vide intérieur



avec des biens matériels, et c'est
impossible. Notre cœur est fait pour
Dieu et Lui seul peut le remplir.

Le bon usage de la richesse.

Avec une grande facilité, l'abondance
de biens nous fait oublier que la vie
est un passage. Le poète castillan le
dit ainsi : « Agréable fut notre
monde / Si nous apprîmes à y vivre /
Comme il convient, / Puisque, selon
notre foi/ C’est pour gagner celui /
Auquel nous aspirons. »[3]. Se
souvenir souvent du but de notre vie,
pour ne pas en oublier le sens, nous
aidera à faire le bon choix à chaque
instant.

Dans le monde des affaires, il n'est
pas toujours facile de déterminer le
meilleur choix. À cet égard, Mgr
Javier Echeverria a écrit : « Ceux qui
se consacrent à l'entreprise, doivent
naturellement chercher à obtenir des
avantages économiques
raisonnables, comme rétribution



équitable de leurs efforts et du
service rendu à la société. Mais ils
doivent éviter la tentation de
chercher l'argent, le pouvoir ou la
réussite professionnelle avant tout.
(…) L'argent - comme le pouvoir ou le
prestige - n'est qu'un instrument ; il
ne devrait pas devenir une fin en soi.
Seul Dieu, la recherche de sa gloire,
constitue la fin - la seule Fin avec
majuscule - digne de l'homme. Donc,
et il ne serait pas bon de le taire, le
même Jésus qui loue l'utilisation
noble de la richesse, reproche
l'attitude d'un homme insensé qui, en
accumulant des bénéfices
impressionnants, ne pense ni aux
autres ni à son âme[4] ».

« Le superflu des riches est le
nécessaire des pauvres. C’est
posséder le bien d’autrui que de
posséder du superflu »[5]. Les
grandes différences sociales et
économiques qui existent exigent la
générosité de ceux qui possèdent



davantgage. Ce n'est que de cette
manière que l'injustice pourra
disparaître. Fermer les yeux sur la
misère subie par tant de familles, sur
la faim de milliers d’enfants, sur les
besoins dont souffrent des personnes
proches et lointaines, est une si
grande injustice qu'on ne peut la
mesurer.

La difficulté d'entrer dans le
Royaume des Cieux, auquel Jésus fait
référence, se modère et se résout par
la solidarité avec les pauvres.

Manger et boire raisonnablement

Le Seigneur a accordé à Adam et Eve
toute plante qui porte sa semence sur
la terre et tout arbre dont le fruit
porte sa semence pour servir de
nourriture[6]. Dieu a simplement
souligné le besoin de nourriture pour
tous les êtres vivants, hommes et
animaux. « Jésus n'est pas indifférent
à la faim des hommes, à leurs
besoins matériels, mais il les place



dans le contexte approprié et leur
donne la priorité voulue »[7].

Dieu a ordonné à l'homme de
cultiver la terre pour se nourrir,
chose aimable et bonne en soi,
comme tout ce qui est créé.
Cependant, le passé et le présent
offrent des spectacles et des
événements qui semblent nier cette
affirmation si naturelle : en
idolâtrant la nourriture, on peut
arriver à un sybaritisme extrême, et
manger et boire à satiété, sans jamais
dire assez, au risque même de
dommages sur sa santé.

L'Écriture Sainte parle du vin qui
réjouit le cœur de l'homme[8], et
nous savons que c'est vrai.
Cependant, avec une consommation
excessive d'alcool, l'homme agit
contre lui-même, non seulement
parce qu'il nuit à sa santé, mais aussi
à cause des effets de l’ivresse : elle
émousse les sens, empêche la



relation avec les autres, provoque la
violence, avilit et, si elle se convertit
en vice, empêche le travail et le soin
des autres. En fin de compte, la
personne ne peut pas se passer de
boire et cette dépendance produit un
fort mépris de soi.

Voici le conseil de Saint Paul : «
Conduisons-nous honnêtement,
comme on le fait en plein jour, sans
orgies ni beuveries, sans luxure ni
débauches, sans rivalité ni jalousie,
mais revêtez-vous du Seigneur Jésus
Christ ; ne vous abandonnez pas aux
préoccupations de la chair pour en
satisfaire les convoitises. » (Rm 13,
13-14).

Acheter par caprice.

« Contente-toi de ce qui suffit pour
une vie sobre et simple »[9] : un
conseil pour les chrétiens de tous les
temps et tous les hommes,
particulièrement valable pour notre
société de consommation. Il est facile



d'être fasciné par une multitude de
produits de la publicité ; les marchés
et les vitrines proposent et
présentent comme indispensables
certains produits ou services dans
lesquels beaucoup veulent construire
leur bonheur.

Il faut vivre et apprendre aux
enfants à se passer de choses
superflues, à ne pas se créer de
besoins, à profiter de ce que l'on a :
mieux vaut partager avec eux le
temps de repos, être proches et
accessibles, jouer avec les petits,
écouter et comprendre les plus
grands.

« Regardez les lis des champs... Je
vous dis que même Salomon dans
toute sa gloire n'était pas habillé
comme l'un d'eux... N'allez pas
chercher ce que vous allez manger et
boire, ne soyez pas anxieux ; tout
cela les nations du monde le



recherchent, mais votre Père sait que
vous en avez besoin. » (Lc 12,27-29)

Apprendre à ne pas se mettre en
colère ; faire preuve d'empathie

La colère s'oppose aussi à la
tempérance, c'est une réaction
incontrôlée. Les gens qui se mettent
violemment en colère aigrissent et
nuisent à leur entourage ; parfois
leurs réactions surviennent pour des
raisons banales. Il suffirait qu'ils
regardent un peu plus autour d'eux,
et qu'ils soient un peu plus
raisonnables, plus intelligents, pour
compatir et comprendre que ce
comportement est hors de propos et
désaccordé.

La colère peut aussi rester enfouie :
elle n'apparaît pas, mais
intérieurement elle se transforme en
rancœur. Ainsi, il y a des gens qui
conservent pendant longtemps le
souvenir de l'injure reçue.



Parfois, le désir de confort conduit à
mal réagir devant un petit effort.
Après, on se rend compte que la
colère était inutile et qu'il aurait
mieux valu ne pas se fâcher.

Un sage de l'antiquité se pose ces
questions sur la colère insensée :
"D'où viennent vraiment ces accès de
colère pour une toux ou un
éternuement, une mouche qu'ils
n'ont pas chassée assez tôt, un chien
rencontré sur leur chemin, une clé
tombée accidentellement de la main
de l’esclave ? Est ce qu'il va
supporter calmement les cris
populaires, les sarcasmes du Forum
et de la curie, celui dont les oreilles
sont agacées par le bruit d'une chaise
que l'on traîne ? Va-t-il supporter la
faim et la soif dans une guerre en
plein été celui qui s'emporte contre
l'esclave qui a mal mélangé la neige
avec le vin ? »[10].



Il faut réfléchir, retirer de
l’importance à ce qui nous dérange,
arrêter de penser à ce qui nous a
énervé et essayer de l'oublier vite.

De Jésus-Christ, nous apprenons
également qu'il existe des causes
justes de colère : comme lorsqu’il est
entré dans le temple et a vu le
marché qui s'y déroulait : Il a jeté les
tables et expulsé violemment les
agents de change et les vendeurs.[11]
C'est le même Dieu paisible, plein de
bonté, qui prend soin des enfants qui
jouent autour de lui.

Valeur exemplaire de la
tempérance

L'exercice de la tempérance est
patent aux yeux des autres : la
fréquentation de ceux qui exercent
cette vertu nous met face à des
hommes et des femmes très libres,
des gens qui ne sont pas attachés aux
richesses, aux plaisirs, au confort, à
la gloire personnelle.



« Recherchez les réalités d’en haut :
c’est là qu’est le Christ, assis à la
droite de Dieu. Pensez aux réalités
d’en haut, non à celles de la terre.
» (Col 3, 1-2). Celui qui a mis son
cœur dans le vrai trésor jouit de la
joie et de la paix que les choses de la
terre ne peuvent pas donner. Ce sont
donc des gens attirants et
convaincants : ils ne se vantent pas,
ils n'attirent pas l'attention, leurs
actions prouvent qu'il y a plus de
bonheur à donner qu'à recevoir, à
vivre le détachement que la passion
d'accumuler, à surmonter
l'inclination au plaisir qu'à être
esclaves des plus basses tendances.

La tempérance est une vertu visible :
ses actes sont évidents pour les
autres, même quand ils n'attirent pas
l’attention. La sobriété est le miroir
dans lequel on découvre une vie
pleine et libre : elle est le propre de
qui a choisi de ne pas vivre comme
un oiseau de basse-cour, mais de



voler comme un aigle[12], proche de
Dieu.

Dans ce contexte, les chrétiens
peuvent – Dieu le veut ainsi – être un
reflet vivant de Jésus-Christ, qui est
né et a vécu dans la pauvreté, portait
une tunique de bonne qualité,
mangeait et buvait avec des gens de
toutes conditions, qui parfois n'avait
pas de toit où dormir, et certains
jours n'avait pas le temps de manger,
qui n'est pas monté sur un cheval
mais sur un âne et qui a ainsi
parcouru à pied les routes de
Palestine du nord au sud. En parlant
de la félicité et de la béatitude, il a
cité les pauvres, les doux, les cœurs
purs, ceux qui pleurent, les
miséricordieux... « Réjouissez-vous et
soyez dans l'allégresse, car votre
récompense sera grande dans le
royaume des cieux » (Mt 5, 12).

____________________________________

Bibliographie



* Éduquer à la sobriété et à la
tempérance (I) et (II)

* " Tempérance" dans le Dictionnaire
de Saint Josémaria Escriva de
Balaguer, Éditorial Monte Carmelo,
pp. 1187-1191.

* Tempérance : la maîtrise de soi pour
aimer, par Tomás Trigo, publié chez
almudi.org

[1] François, Discours, 31-I-2014

[2] Benoît XVI, Audience, 30-I-2008

[3] J. Manrique, Strophes à la mort de
son père, 6

[4] J. Echeverria, Diriger des
entreprises avec un sens chrétien, p.
49.

[5] Saint Augustin, Commentaires sur
le psaume 147



[6] Genèse, 1, 29

[7] Benoît XVI, Jésus de Nazareth I, p
57

[8] Psaume 104, 14

[9] Saint Josémaria, Chemin, n°631

[10] Sénèque, De la colère II, XXV

[11] Cfr Jn 2, 13-25

[12] Cf Saint Josémaria Escrivá, 
Chemin n°7.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/temperance/
(28/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/temperance/
https://opusdei.org/fr-lu/article/temperance/

	Tempérance

