
opusdei.org

Âmes de prière

Tout comme Jésus-Christ se
retirait souvent seul pour
parler à Dieu son Père, nous
avons également besoin de
moments quotidiens consacrés
au dialogue avec Dieu. Ces
moments de calme sont
l'occasion de développer et
d'approfondir notre amitié avec
Jésus-Christ, à travers une
conversation simple, dans
laquelle nous lui ouvrons grand
notre âme.

08/07/2025



Nous gardons tous en nous, comme
quelque chose d'intime et de
familier, quelques souvenirs
indélébiles. Même si le temps passe
et que nous n'y pensons pas, ils sont
là et ressurgissent au moment le plus
inattendu. Peut-être avons-nous la
chance de trouver parmi ces
souvenirs des moments de
confidences d'une mère, d'un frère
ou d'une sœur, d'une grand-mère,
qui ont partagé avec nous une partie
de leur propre trésor. Peut-être est-ce
la scène de la première fois que, dans
notre souvenir, nous nous sommes
adressés à Dieu avec les mots qu'ils
nous avaient prêtés. Ou peut-être
était-ce des années plus tard,
lorsqu'un ami, ou une circonstance
fortuite, a ouvert la porte à un
dialogue intime avec Dieu.

Quel que soit ce moment, n'avons-
nous pas été surpris de prendre
conscience, pour la première fois,
qu'il était possible de parler



personnellement à Dieu et, plus
encore, de l'écouter ? Nous pensions
sans doute à l'époque qu'une relation
étroite et personnelle avec Dieu était
réservée à des VIP, à des personnes
d'une catégorie spéciale au sein de
l'Église, même si l'on nous disait le
contraire... peut-être le pensons-nous
encore. Mais cette possibilité nous a
attirés, sachant qu'il ne peut y avoir
d'amitié semblable à la sienne, qu'il
est le premier intéressé à maintenir
cette relation et que seul Dieu peut
combler l'aspiration de notre cœur à
la plénitude.

L’Évangile nous dit que les apôtres,
peut-être attirés par la manière de
prier de leur maître, demandèrent
une fois à Jésus : « apprends-nous à
prier »[1]. On imagine facilement
qu'en entendant le Notre Père pour
la première fois, ils ont été
enthousiasmés à l'idée de s'adresser
à Dieu leur Père avec une telle
confiance, alors qu'ils ne s'étaient pas



jugés dignes de prononcer son nom
auparavant en raison de la profonde
révérence que les bons juifs avaient
pour Dieu.

Partager la vie avec le Christ

Des siècles plus tard, au début de
l'Œuvre, saint Josémaria a également
brisé des schémas existants en
rappelant, avec l'Évangile, l'appel à la
vie contemplative à travers la vie
ordinaire. Il ouvrait ainsi des
horizons à ceux qui s'approchaient
de son apostolat, remplissant
d’enthousiasme les premiers de saint
Raphaël en les invitant à être des
âmes de prière : Sur cette Histoire de
Jésus que je t’ai offerte, j’ai écrit en
dédicace : « Cherche le Christ, trouve
le Christ, aime le Christ. » Ce sont
trois étapes très distinctes. As-tu
essayé, au moins, de vivre la
première ?[2] Beaucoup ont suivi cette
invitation, parcourant le chemin de
leur vie chrétienne au milieu du



monde en essayant de rester toujours
en dialogue avec le Seigneur.

Depuis lors, comme beaucoup de
gens, nous nous sommes approchés
de l'esprit de l'Œuvre, attirés par ce
message, désireux de donner à
chaque instant de notre vie son sens
le plus complet, en le vivant avec
Dieu. Des personnes de tous les
horizons, avec un profond désir de
vivre une vie pleine et authentique,
souvent depuis leur jeunesse[3],
viennent chercher dans les moyens
de formation chrétienne offerts par
l'Œuvre un guide et une nourriture
pour leur vie intérieure. « En faisant
le meilleur profit des moyens de
l'Œuvre Saint-Raphaël, ils reçoivent
une solide formation doctrinale, ils
apprennent à être des âmes de
prière, à vivre en présence de Dieu
au milieu des tâches quotidiennes
ordinaires, à donner un sens
chrétien à leur travail – intellectuel

https://opusdei.org/fr-fr/search/?query=moyens+de+formation+de+saint+Rapha%C3%ABl#gsc.tab=0&gsc.q=moyens%20de%20formation%20de%20saint%20Rapha%C3%ABl&gsc.page=1
https://opusdei.org/fr-fr/search/?query=moyens+de+formation+de+saint+Rapha%C3%ABl#gsc.tab=0&gsc.q=moyens%20de%20formation%20de%20saint%20Rapha%C3%ABl&gsc.page=1


ou manuel – et à avoir un esprit de
sacrifice »[4].

Ainsi, tout au long de la journée,
nous essayons de partager avec le
Seigneur ce qui s’offre à nous, nos
occupations, nos projets et nos
préoccupations, en lui offrant ce que
nous avons et en lui demandant
d'éclairer nos actions de son
inspiration et de son aide[5], afin d'être
en même temps des témoins de la
lumière du Christ dans notre
entourage. Nous essayons d'être
conscients que Dieu veille toujours
sur nous et de répondre à son amour
en le remerciant plusieurs fois par
jour, en lui demandant pardon
lorsque nous l'avons oublié ou que
nous avons oublié qui nous sommes
pour Lui, cultivant ainsi la présence
de Dieu.

Un vrai dialogue

Cependant, comme Jésus-Christ lui-
même se retirait si souvent seul pour



parler avec Dieu son Père, nous aussi
avons besoin de « quelques moments
que nous consacrons chaque jour
exclusivement à la conversation avec
Dieu ; dialogue sans bruit de paroles,
près du Tabernacle chaque fois que
possible, pour remercier le Seigneur
– il est si seul ! – de cette attente de
vingt siècles »[6]. Lors de ces moments
de quiétude notre amitié avec Jésus-
Christ se déploie et grandit, au fil
d'une simple conversation. Là, nous
lui ouvrons grand nos âmes, sans
crainte, sachant que nous sommes
devant celui qui nous aime le plus et
le mieux, et conscients qu'il est déjà
en nous pour nous encourager, nous
éclairer et nous infuser sa grâce à
tout moment. Dans ces temps de
prière, nous pouvons faire
l'expérience de cette proximité de
Jésus-Christ et découvrir que c'est
Lui-même qui cherche à remplir de
plus en plus notre cœur, à y déverser
tout son amour, à l’élargir et à y faire
entrer de nombreuses personnes.



Malheureusement, nous savons qu'il
n'est pas facile de prier. Que nous
soyons au début du voyage ou que
nous ayons déjà parcouru une
certaine distance, nous avons
toujours le désir d’apprendre à prier.
Il peut nous être utile de nous arrêter
et de réfléchir à la manière dont
nous le faisons, ou à ce que nous
aimerions que soient ces
conversations d'amitié avec Lui.

Un bon point de départ pourrait être
de réfléchir à un sujet qui occupe
actuellement notre cœur. C'est ainsi
que nous parlons de notre vie : ce qui
nous enthousiasme, ce qui nous
préoccupe, ce que nous avons entre
nos mains. Il peut arriver que nous
ayons quelque chose qui nous ronge
de l'intérieur et que, d'un autre côté,
nous Lui parlions « d'oiseaux et de
fleurs », peut-être parce que nous
manquons de confiance dans le fait
que Dieu se soucie vraiment de nous,
ou parce que nous avons peur



d'affronter la complexité de notre
propre vie. Il se peut que nous ne
sachions pas comment dialoguer
avec le Seigneur sur ces sujets ou sur
d'autres. Il peut nous être utile de
considérer que Dieu est toujours à
nos côtés et qu'Il se soucie toujours
de nous. C'est pourquoi nous
pouvons Lui dire simplement : « 
Seigneur, voici ce qui me préoccupe,
que faire ? Où es-tu toi ? » Ou bien Lui
raconter ce que nous avons vécu, les
petites difficultés que nous avons
rencontrées et comment nous les
avons surmontées, en Lui
demandant en même temps ce qu'Il
nous dit de tout cela ou de ce qui
nous attend, en essayant de voir tout
cela avec le regard de Dieu ?

Le Seigneur nous parle à travers
l'Écriture Sainte, à travers les
enseignements des pasteurs de
l'Église et des saints, mais aussi à
travers les événements de chaque
jour. C'est pourquoi, à chaque



moment de prière, il est important
que nous soyons attentifs, ouverts à
l'écoute de Dieu et à la
compréhension de son action dans
notre vie, prêts à la "compliquer" en
réfléchissant à la manière d'affronter
la réalité d'une manière plus
chrétienne, selon notre propre
identité d'enfants de Dieu. Dans
l'Évangile, le Seigneur nous invite à
être audacieux et courageux, et la
prière est un bon endroit pour
commencer cette transformation de
l'esprit et des sens. C'est pourquoi
nous parlons du "combat de la
prière" (Catéchisme de l'Église
Catholique, no 2726) parce que dans
ces moments-là – avec la grâce de
Dieu – nous pouvons oser écouter,
découvrir et entrer plus
profondément dans le cœur de Dieu.
Et nous y trouverons ses attentes
pour nous et avec nous, et non pas de
manière théorique ou abstraite, mais
de manière réelle, en nous engageant
avec Lui à lutter sur un point concret

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P8U.HTM


que nous savons devoir changer,
quelque chose de petit qu'Il attend
que nous lui donnions ou dont nous
savons que cela nous fera du bien, à
nous ou à nos proches. Car nous
savons qu'en tant que Père Il nous
accompagne, nous donne sa force et
nous regarde avec compréhension et
affection.

Cela peut nous aider de regarder
l'exemple de notre Mère quand
l'Évangile dit qu'elle « retenait tous
ces évènements et les méditait dans
son cœur »[7]. Il nous y est dit qu'elle
avait l'habitude de se demander ce
que signifiaient les choses qui lui
arrivaient, comment elles pouvaient
la rapprocher de Dieu, et aussi ce
qu'Il lui demandait à travers les
circonstances dans lesquelles elle se
trouvait. Nous pouvons donc
apprendre d'elle à cultiver cette
disposition habituelle à écouter, à
découvrir le sens des choses, à
collaborer aux plans de Dieu, et tout



cela avec une écoute active et un
désir profond de saisir toutes les
occasions d'aimer, de dire oui à Dieu
avec confiance.

Le temps de l'écoute de Dieu

C’est une évidence qu'il est parfois
facile de percevoir la présence de
Dieu, par exemple lors d'une
expérience très positive ou dans des
moments de méditation. Mais, à
d'autres moments, il peut être
difficile d'écouter Dieu. Que faire
alors ? Une première question est de
se demander pourquoi nous avons
du mal à L'écouter dans ces
moments-là. Car il est possible que,
pour d'innombrables raisons comme
l’agitation, une accumulation de
tâches, une certaine insouciance, etc.,
nous manquions de la disposition
convenable pour interpeler le
Seigneur. Cet état intérieur peut
même se refléter dans nos relations
avec les autres, avec également une



difficulté à écouter. C'est pourquoi
nous pouvons nous demander :
comment est-ce que j'essaie d'écouter
régulièrement mes proches ? Ne
serais-je pas en train de prétendre
écouter Dieu alors que je ne suis
même pas vraiment capable
d'écouter les autres ? Le Pape Léon
nous conseille : « Et je pense qu’il est
important que nous apprenions tous
toujours plus à écouter, pour entrer
en dialogue. Avant tout avec le
Seigneur : écouter toujours la Parole
de Dieu. Puis écouter aussi les autres,
savoir construire des ponts, savoir
écouter pour ne pas juger, ne pas
fermer les portes en pensant que
nous possédons toute la vérité et que
personne d’autre ne peut rien nous
dire »[8]. C'est une bonne façon
d'habituer notre oreille à l'écoute :
pour éviter de nous refermer sur
nous-mêmes et sur nos idées, pour
éviter de céder à un bruit intérieur
excessif dû à l'hyperactivité dans
laquelle nous vivons, ou à la



saturation d'inputs que nous
recevons quotidiennement par le
biais des réseaux sociaux, de la
musique, des jeux, etc. En ce sens, si
nous aspirons à une vie de prière, il
est nécessaire d'éduquer et
d’entraîner nos sens internes et
externes pour les éveiller et nous
laisser conduire à l'union avec Dieu.
Cultiver le silence intérieur par de
bonnes lectures (spirituelles et
littéraires), contempler la nature,
découvrir la beauté dans les petites
choses et ne pas chercher à remplir
tout notre temps par de l’activisme,
tout cela y contribue aussi. L'Esprit
Saint habite en nous et nous devons
donc découvrir les moyens de
recevoir ses inspirations dans
l'espace intérieur de notre âme et
d'écouter ainsi la voix de Dieu.

Supposons que nous mettions déjà en
place ces moyens... Comment
pouvons-nous maintenant écouter ce
que Dieu veut nous dire ? Si Dieu



parle comme il veut et quand il veut,
pour notre part nous pouvons nous
tourner vers une ressource
essentielle : la Parole de Dieu ! C'est
un moyen privilégié de connaître la
volonté de Dieu. Recourir au
témoignage qu'Il a laissé en notre
faveur par l'intermédiaire des
évangélistes est le principal
enseignement de l'Église, car « qu'est-
ce que l'Écriture Sainte, sinon une
lettre du Dieu tout-puissant à sa
créature ? »[9]. Il n'y a pas de meilleur
guide pour la prière et pour la vie
que la Vie de Jésus-Christ. « En
ouvrant le saint Évangile, conseillait
saint Josémaria, songe que ce qui est
rapporté là (…) tu ne dois pas
seulement le savoir, mais le vivre.
Tout, chacun des points relatés, a été
recueilli dans le moindre détail, pour
que tu l’incarnes dans les
circonstances concrètes de ton
existence (…) Dans ce texte saint, tu
découvriras la Vie de Jésus. Mais en
outre tu dois y découvrir aussi ta



propre vie »[10]. Si nous allons à la
prière avec le désir de cultiver notre
amitié avec Jésus-Christ, rien ne nous
aidera autant à Le connaître et à Le
côtoyer, à nous identifier à Lui, que
la lecture et la méditation de
l'Évangile.

Bien sûr, selon notre état d’âme, il
conviendra de changer notre façon
de prier si nous la trouvons difficile,
monotone, quand nous avons plus de
mal à faire appel à notre imagination
ou à faire entrer dans notre prière
les bruits intérieurs que nous
pouvons avoir. Parfois, il nous sera
utile de rester dans une attitude
d'adoration, de le remercier pour
tant de choses, de lire un article ou
un livre de spiritualité sur un sujet
qui nous intéresse, de savourer une
prière vocale comme le Notre Père,
de Le prier pour ce qui nous
préoccupe ou pour ce dont nous
avons besoin, ou simplement d'être
seuls avec celui dont nous savons qu'il



nous aime[11] en regardant le
Tabernacle – qu’Il nous voie le
chercher –, lui montrant ainsi
combien nous l'aimons, et que nous
ne l'abandonnons pas à la première
difficulté. En tout cas, le Seigneur
nous invite à ne pas stagner, à ne pas
nous conformer, car Il veut
augmenter notre intimité avec Lui ;
c'est pourquoi la prière est appelée à
être quelque chose de vivant.

C'est précisément dans l'œuvre de
saint Raphaël que nous avons un
moyen de nous apprendre à être des
âmes de prière : les méditations. Ces
temps de prière accompagnés par la
prédication d'un prêtre, auxquels
nous pouvons assister chaque
semaine, peuvent guider notre prière
personnelle, nous ouvrir des
horizons, nous apprendre à entrer
dans les scènes de l'Évangile, etc.…,
même s’ils ne remplaceront jamais
l'effort que nous devons faire nous-
mêmes, car la prière est en définitive



un face à face dans le silence de
notre âme.

La prière, un besoin vital

Dans tous les moyens de formation
qui existent dans l'Œuvre, la prière
personnelle est la clé pour que
pénètre dans notre âme tout ce que
nous recevons : c'est là que nous
prenons le temps de parler au
Seigneur de ce que nous avons
entendu pendant le cercle afin de
l'appliquer à notre vie. C'est là que
nous préparons nos entretiens de
direction spirituelle et que nous
revenons pour faire nôtres les
conseils qui nous ont été donnés.
C'est là que s'enflamme notre désir
de répondre aux attentes du
Seigneur en étant plus généreux
dans les collectes, en donnant de
notre temps pour visiter les pauvres
ou pour la catéchèse. C'est là que
s'enflamme notre désir de

https://opusdei.org/fr/article/le-cercle-ou-le-cours-de-saint-raphael/


rapprocher d'autres personnes de
Lui, etc.

Peu à peu, la prière devient ainsi une
nécessité vitale, expression de
l'amitié avec Jésus-Christ, au point de
se rendre compte que, lorsque nous
l'abandonnons, tout le reste échoue.
Car c'est dans la prière que se
renouvelle la mission que le Seigneur
nous a confiée, et c'est pourquoi elle
est le moteur de notre vie. Lorsque
nous nous laissons guider par Lui, Il
nous aide à grandir jusqu'à ce que
nous devenions « une lettre du Christ
» (2 Co 3,3) pour les uns et les autres.
Comme le dit le Pape Léon : « Et il en
est ainsi : nous sommes d’autant plus
capables d’annoncer l’Évangile que
nous nous laissons conquérir et
transformer, en permettant à la
puissance de l’Esprit de nous purifier
au plus profond de nous-mêmes, de
rendre nos paroles simples, nos
désirs honnêtes et limpides, nos
actions généreuses »[12].



[1] Cf. Lc 11, 1.

[2] Saint Josémaria, Chemin, 382.

[3] Pape François, Audience générale,
13.06.2018.

[4] Saint Josémaria, Lettres II, Lettre no

7, n° 5.

[5] Prière traditionnelle incluse dans
la collecte de la Messe du jeudi après
les Cendres ; saint Josémaria l'a
intégrée dans les prières de l'Œuvre.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 119.

[7] Lc 2, 19.

[8] Léon XIV, Homélie, 11.05.2025.

[9] Grégoire le Grand, Lettre à
Théodore, médecin de l'empereur, Ep.
V, 46 (CCL 140, 339).



[10] Saint Josémaria, Forge, 754.

[11] Cf. Sainte Thérèse d’Avila.

[12] Léon XIV, Homélie lors de la
célébration de l'Eucharistie et de
l'installation dans la chaire romaine
comme évêque de Rome, 25.05.2025.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/saint-raphael-
ames-de-priere/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-raphael-ames-de-priere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-raphael-ames-de-priere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-raphael-ames-de-priere/

	Âmes de prière

