
opusdei.org

Saint Joseph dans la
vie chrétienne et
dans l’enseignement
de saint Josémaria

La dévotion envers saint Joseph
était profondément ancrée dans
l’âme de saint Josémaria depuis
son plus jeune âge. Voici, en
avant première, l’étude de L.F.
Mateo-Seco, prêtre de la Société
Sacerdotale de la Sainte Croix
décédé en février 2015, sur la
dévotion de saint Josémaria
envers Saint Joseph que
publiera le n° 59 de Romana.



30/04/2015

Voici, en avant première, l’étude
de L.F. Mateo-Seco, prêtre de la
Société Sacerdotale de la Sainte
Croix décédé en février 2015, sur la
dévotion de saint Josémaria envers
Saint Joseph que publiera le n° 59
de Romana

Voici, en avant première, l’étude (1)
de L.F. Mateo-Seco, prêtre de la
Société Sacerdotale de la Sainte Croix
décédé en février 2015, sur la
dévotion de saint Josémaria envers
Saint Joseph que publiera le n° 59 de
Romana.

La dévotion envers saint Joseph était
profondément ancrée dans l’âme de
saint Josémaria depuis son plus
jeune âge. En 1971, lorsqu’il évoquait
comment en 1934 il avait confié au
Saint Patriarche les démarches pour



se procurer un premier tabernacle, il
avouait : Au fond de mon âme j’avais
déjà envers saint Joseph la dévotion
que je vous ai transmise (2).

Cette dévotion est présente,
solidement et clairement exposée
dans ses écrits de 1933. Ceci dit, saint
Josémaria la vivait depuis longtemps
comme Saint Rosaire qu’il écrivit en
1931 le laisse deviner. Vivante et très
touchante, elle ne fit que croître
jusqu’à la fin de sa vie (3).

1. Introduction

Dans les trois points que Chemin
consacre à la dévotion à saint Joseph,
il y a déjà quelques raisons
théologiques qui la fondent. .Saint
Josémaria écrit au numéro 559: Saint
Joseph, père du Christ, est aussi ton
Père et Seigneur. Va le trouver! (4)

La fermeté avec laquelle il appelle ici
saint Joseph père du Christ est
significative. Par la suite, dans son



homélie du 19 mars 1963,
entièrement consacrée à saint Joseph
(5), il explicitera le sens qu’il accorde
à cette paternité en s’inspirant de la
considération bien connue de Saint
Augustin dans son Sermo 51, 20 : Le
Seigneur n'est pas né de la semence
de Joseph; ceci dit,, de sa piété et de
son amour, Joseph eut un fils de la
Vierge Marie, qui était le Fils de Dieu
(6).

Pour saint Josémaria, la paternité de
saint Joseph concernant Jésus n’est
pas une paternité selon la chair, mais
une paternité réelle et unique issue
de son véritable mariage avec Sainte
Marie et de sa mission tout à fait
spéciale, qui est la raison pour
laquelle l’Église et tout chrétien
l’invoquent en tant que « Père et
Seigneur ».

Dans l’homélie que nous venons de
citer, saint Josémaria ajoute: Depuis
de longues années, j’aime m’adresser



à lui sous une invocation touchante :
Notre Père et Seigneur (7) Et
d’expliquer : Saint Joseph est
réellement Père et Seigneur, qui
protège et accompagne sur leur
chemin ici-bas ceux qui le vénèrent,
tout comme il protégea et entoura
Jésus quand il grandissait et devenait
un homme (8).

L’abbé P.Rodriguez, dans son édition
critico-historique de Chemin, se dit
que saint Josémaria a certainement
emprunté l’expression Père et
Seigneur à sainte Thérèse d’Avila qui
eut une grande influence non
seulement au Carmel mais aussi dans
l’Église toute entière en ce qui
concerne la dévotion à Saint Joseph
(9).

Dans Chemin, les conséquences de
cette “paternité” concernent le
magistère de Saint Joseph sur la “vie
intérieure”. Au n° 560, il dit : « Notre
Père et Seigneur Saint Joseph est



maître de la vie intérieure. — Mets-
toi sous son patronage et tu
éprouveras l’efficacité de son
pouvoir. Et au n° 561 : Voilà ce que
Sainte Thérèse dit dans le livre de sa
vie : « Que ceux qui ne trouveraient
pas de maître pour leur enseigner
l'oraison prennent pour maître ce
glorieux saint, et ils ne s'égareront
pas en chemin ». C’est le conseil
d’une âme expérimentée. Suis-le.
C’est la relation intime et continue
que saint Joseph cultiva toute sa vie
durant avec Jésus et Marie, que saint
Josémaria évoque pour étayer ses
deux conseils.

Les trois numéros de Chemin cités
situent la pensée de saint Josémaria
sur saint Joseph sur deux
coordonnées essentielles : la vérité
de sa paternité sur Jésus et
l’influence du saint Patriarche dans
l’histoire du salut. Ces numéros sont
d’emblée les témoins d’une pensée
joséphologique mature et d’une



ferme conviction théologique, perçue
à travers la fermeté toute simple
avec laquelle il appelle saint Joseph «
père » de Jésus, sans la moindre
hésitation (10).

2. Une solide tradition précédente

Avec la sobriété et la précision de son
langage, saint Josémaria sait qu’il est
dans la ligne d’une solide tradition
ecclésiale concernant la théologie et
la dévotion au Saint Patriarche. Sa
pensée sur saint Joseph est riche,
solide et constante et il y a chez lui,
avec sa délicate piété personnelle
suscitée par le Saint Esprit, une
extraordinaire information sur les
questions théologiques concernant
saint Joseph ainsi que la conscience
d’évoluer sur un terrain sûr (11).

Il est bien connu qu’en 1870, Pie IX,
avec son décret Quemadmodum
Deus (8-XII-1870) avait déclaré Saint
Joseph patron de l’Église Universelle
et que le 15 août 1889, Léon XIII avait



publié son encyclique Quamquam
pluries consacrée au saint
Patriarche. C’est dans cette
encyclique d’une grande rigueur de
pensée, que l’on trouve les lignes
essentielles de la théologie sur saint
Joseph lorsqu’elle invoque les raisons
pour lesquelles il doit être considéré
patron de l’Église Universelle.

La première raison évoquée par le
pape est que saint Joseph est l’époux
de Marie et que de ce fait, il est père
de Jésus qui est un bien — le bonum
prolis—de ce mariage.

Dans ce texte, la vérité du mariage
entre sainte Marie et saint Joseph est
hors de doute et conduit directement
à la vérité de la paternité de saint
Joseph sur Jésus.

Mariage et paternité sont deux
réalités qui définissent les deux traits
essentiels de la vocation divine de
saint Joseph: il a été appelé à réaliser
ces deux tâches voulues en elles-



mêmes par Dieu, avec leur valeur
propre. C’est dans cette vocation-là
que les autres grâces qu’il a reçues
trouvent leur raison d’être. C’est en
effet en elle que réside la raison
ultime de « sa dignité, de sa sainteté
et de sa gloire » (12).

Leon XIII considère que le mariage
avec la Sainte Vierge est la raison
ultime de tout ce qui touche à la
personne de saint Joseph parce que
la vérité et la perfection de ce
mariage « exige » la participation à
ses biens et plus concrètement, au
bien des enfants, bien que l’enfant ait
été engendré virginalement. Le pape
définit ce mariage comme « la société
et l'union la plus intime de toutes,
qui entraîne par nature la
communauté des biens entre l'un et
l'autre conjoints. Aussi, en donnant
Joseph pour époux à la Vierge, Dieu
lui donna non seulement un
compagnon de sa vie, un témoin de
sa virginité, un gardien de son



honneur, mais encore, en vertu
même du pacte conjugal, un
participant à sa « sublime dignité » Il
est, de ce fait, « le gardien légitime et
naturel de la Sainte Famille » (13).

Dans ce sens, Léon XIII est ici dans la
ligne de pensée de saint Ambroise et
de saint Augustin, parfaitement
formulée par saint Thomas d’Aquin:
Il y eut entre sainte Marie et saint
Joseph un mariage vrai et parfait.
Étant donné la virginité perpétuelle
de sainte Marie, quelques auteurs
anciens ont eu une certaine difficulté
à considérer que cette union fût un
vrai mariage (14).

Ces hésitations se sont estompées en
faveur de l’authenticité du mariage,

grâce, entre autres, à la ferme prise
de position de saint Ambroise 15 et
de saint Augustin (16). Ce qui n’a pas
empêché que des auteurs aussi
importants que saint Bernard (+1153)
aient été très précautionneux face à



l’affirmation du mariage entre saint
Joseph et sainte Marie où n’aient pas
estimé que ce fût un élément
essentiel dans la théologie de Saint-
Joseph 17). La position de saint
Thomas d’Aquin (+1274) ne permet
aucun doute: l’union entre Joseph et
Marie fut un mariage vrai et parfait
puisqu’en lui il y eut l’union sponsale
de leurs esprits (18).

Il ne faut pas oublier que considérer
l’union entre Joseph et Marie comme
un vrai mariage se plie tout à fait au
langage du Nouveau Testament qui
n’hésite pas à dire que sainte Marie
était “la femme” de Joseph. Il n’y a
pas non plus d’ambiguïté concernant
la virginité de sainte Marie même
dans les passages où elle est appelée
épouse de Joseph (cf. p.ex. Mt 1,
16-25), ni d’hésitations à appeler
Joseph père de Jésus, ni à montrer
qu’il agissait en tant que tel (cf. p.ex.
Lc 2, 21-49).



3. La figure de saint Joseph dans
l’enseignement de saint Josémaria

Dès ses premiers écrits, saint
Josémaria décrit saint Joseph comme
étant un homme jeune, sans doute
un peu plus âgé que sainte Marie,
mais dans la plénitude de ses forces
et de la vie. Le saint Patriarche
n’était pas un vieillard, mais un
homme jeune, fort, courageux,
vivement attaché à la loyauté, avec
une grande force d’âme. La Sainte
Écriture n’emploie qu’un mot pour le
définir « juste » (cf. Mt 1, 20-21).
Joseph était un homme juste, un
homme plein de toute vertu, comme
cela seyait à qui devait être le
protecteur de Dieu sur la terre (19).

À la base de cette description, il y a la
conviction que lorsque Dieu accorde
la vocation, il octroie les grâces
nécessaires à celui qui en fait l’objet
et que, de ce fait, il enrichit saint
Joseph des dons de la nature et de la



grâce qui en firent un digne époux de
sainte Marie et le chef de la Sainte
Famille. Il est clair aussi que, d’une
façon analogue au rôle de la Très
Sainte Vierge, celui de saint Joseph
n’est pas quelque chose d’accidentel,
mais une partie essentielle du plan
divin du salut.

Lorsque dans sa prédication saint
Josémaria insiste sur la jeunesse de
saint Joseph, il s’appuie aussi sur
trois raisons essentielles: le bon sens
avec lequel on doit lire la Sainte
Écriture où à tout instant, le mariage
est présenté comme un mariage
normal, (alors que le mariage d’une
jeune fille avec un vieillard n’aurait
rien eu de normal). L’idée que la
communion des esprits est propre au
mariage, à l’amour existant entre eux
et surtout, que la sainte pureté n’est
pas une question d’âge puisqu’elle
découle de l’amour.



Je ne suis pas d’accord avec la façon
classique de représenter saint Joseph
comme un vieillard, même si ça part
de la bonne intention de souligner la
virginité perpétuelle de Marie. Moi,
je l’imagine jeune, fort, avec
quelques années de plus que notre
Dame, mais en la plénitude de l’âge
et de l’énergie humaine. Pour vivre
la vertu de chasteté, il ne faut pas
attendre d’être vieux ou de manquer
de vigueur. La pureté naît de l’amour
et pour un amour limpide ni la
fermeté, ni la joie de la jeunesse ne
sont des obstacles. Le cœur et le
corps de saint Joseph était jeunes
quand il épousa Maria, quand il
connut le mystère de sa Maternité
divine, quand il vécut près d’elle en
respectant l’intégrité que Dieu
voulait léguer au monde comme un
signe de plus de sa venue parmi les
créatures (20).

Pour saint Josémaria il est «
inacceptable » de dépeindre saint



Joseph comme un vieillard, afin de
faire taire les esprits tordus (21).

Et il serait tout aussi inacceptable
non seulement de douter de la vérité
de son mariage avec sainte Marie,
mais de ne pas prendre en
considération l’amour existant entre
eux.

3.1. L’amour entre saint Joseph et
la Vierge

Mgr Xavier Echevarria qui
transcrivit ce que saint Josémaria dit
aux pieds de Notre Dame de
Guadalupe est un précieux témoin de
la façon dont il contemplait les
relations entre Marie et Joseph. Une
famille composée par un homme
jeune, droit, travailleur, énergique et
une femme, presque une enfant, qui,
grâce à leur mariage rempli d’amour
limpide, trouvent en leur vie le fruit
de l’amour de Dieu pour les hommes.
Elle assume l’humilité de ne rien
dire : quelle leçon pour nous tous,



toujours prêts à claironner nos
exploits. Lui, agit avec la délicatesse
d’un homme droit — l’instant où il
perçut que sa femme, sainte,
attendait un heureux événement fut
sans doute très dur !— et ;ne voulant
pas entacher la renommée de cette
créature, il se tait, tout en
réfléchissant à la façon d’arranger
les choses. Alors la lumière de Dieu,
qu’il avait sans aucun doute
demandée depuis le premier instant,
se fait et il se plie sans hésiter aux
desseins du Ciel (22).

L’authenticité du mariage comporte
l’existence d’un amour conjugal, de
la joie d’une vie commune, dans
l’engagement. Il est donc logique de
penser que ces traits ont été très
présents dans le mariage entre
Joseph et Marie. Dieu a ajouté à cet
amour, le fruit de sainte Marie, le Fils
Éternel fait homme qui se plut à
naître dans une famille humaine.



Aussi pour saint Josémaria, il est
évident que le mariage entre saint
Joseph et la Vierge est un vrai
mariage. Il part de cette donnée sûre
pour considérer l’amour existant
entre les deux conjoints. Saint Joseph
était sans doute jeune lorsqu’il
épousa la Très Sainte Vierge, qui
venait, quant à Elle, de quitter tout
juste l’adolescence. Jeune, il était
aussi pur, propre, très chaste. Il
l’était précisément grâce à l’amour.
Ce n’est qu’en remplissant notre
cœur d’amour que nous pouvons
être assurés qu’il ne va ni se cabrer
ni se dévoyer, mais qu’il sera
toujours fidèle à l’amour très pur de
Dieu (23).

Pour saint Josémaria, l’amour est la
clé de toute vie humaine. Il l’est aussi
dans la vie de Joseph pour expliquer
sa force d’âme, sa fidélité, sa chasteté

Et saint Josémaria d’ajouter un peu
plus loin: Imaginez-vous combien



saint Joseph, qui aimait tellement la
Très Sainte Vierge et qui connaissait
son intégrité sans tache, a dû souffrir
en voyant qu’elle attendait un
enfant ? Seule la révélation de Dieu
notre Seigneur, par l’intermédiaire
d’un ange, l’a rassuré. Il avait
cherché une solution prudente, ne
pas la déshonorer, la quitter, sans
rien dire. Quelle souffrance pour lui
qui l’aimait de toute son âme ! Vous
imaginez sa joie, lorsqu’il apprit que
le fruit de ces entrailles était l’œuvre
du Saint-Esprit (24)?

Bien qu’il ne s’arrête pas à
considérer la raison du trouble de
Joseph, saint Josémaria insinue
quand même qu’il vient du fait de ne
pas « voir », et non pas du fait qu’il
ait douté de la vertu de son épouse. Il
ne sait pas que faire.

Joseph était un homme juste, comblé
de toutes les vertus, comme il seyait
à celui qui devait être le protecteur



de Dieu sur la terre. Au départ, il est
troublé en découvrant que son
Épouse Immaculée est enceinte. Il
perçoit le doigt de Dieu en cela, mais
il ne sait pas comment se comporter.
Et, dans son honnêteté, pour ne pas
la diffamer, il pense la congédier en
secret (25).

La souffrance de Joseph vient du fait
d’être obligé d’abandonner son
épouse. Saint Josémaria s’en tient
sobrement aux données du Nouveau
Testament qu’il lit avec foi et avec du
bon sens : d’après ces textes, le
trouble de Joseph est évident. Ce
trouble vient de l’ignorance que le
message de l’ange dissipera. L’amour
et la connaissance que Joseph a de
Marie lui font penser que dans cet
événement inintelligible pour lui, il y
a le doigt de Dieu. Saint Josemaria
insinue ici ce que de nombreux
exégètes se sont dit : le doute de
Joseph concerne, non pas l’honnêteté
de sainte Marie, mais le



comportement à adopter alors qu’il
pense que Dieu y est pour quelque
chose (26).

Ceci dit, l’amour est toujours là et
saint Josémaria n’a jamais douté de
l’amour conjugal qu’il y avait entre
eux (27).

Qui plus est, la chasteté de Joseph est
sauvegardée par cet amour, fondé
sur la foi:

Sa foi se fond avec l’Amour, avec
l’amour de Dieu qui accomplissait les
promesses faites à Abraham, à Jacob,
à Moïse grâce à son amour d’époux
pour Marie et grâce à son amour de
père pour Jésus. Foi et amour dans
l’espérance de la grande mission que
Dieu, qui se servant aussi de lui, -un
charpentier de Galilée-, initiait dans
le monde : la rédemption des
hommes (28).

Cela signifie qu’au coeur du clair-
obscur de la foi, saint Joseph arrive à



percevoir aussi quelque chose de la
grandeur de sa mission.

3.2. La paternité de Joseph

Chez saint Josémaria il n’y a pas la
moindre hésitation dans sa façon de
décrire la paternité de saint Joseph.

Dès ses premiers écrits et jusqu’au
bout, il le nomme père de Jésus, sans
aucune autre nuance. On peut ainsi
dire que sa pensée concernant la
théologie de saint Joseph est dans la
ligne de deux Pères de l’Église : saint
Jean Chrysostome et saint Augustin.
Il cite un texte de saint Jean
Chrysostome qui prête à Dieu ces
propos : « Ne pense pas que la
conception du Christ étant l’œuvre
du Saint-Esprit, tu es étranger au
service de cette divine économie. En
effet, s’il est vrai que tu n’as aucune
part à cette génération et que la
Vierge demeure intacte, il est tout
aussi vrai que, concernant la
paternité humaine sans porter



atteinte à la dignité de la virginité, je
mets tout entre tes mains, y compris
le nom à donner au fils » (29). Quant
à saint Augustin, nous avons vu que
saint Josémaria citait le Sermo 51
(30).

L’exercice de sa paternité sur Jésus
est une part essentielle de la «
mission » qui comble toute la vie de
Joseph. Il a une mission divine, son
âme est vouée à Dieu, entièrement
livré aux affaires de Jésus-Christ, en
sanctifiant la vie ordinaire (31). C’est
là où saint Josémaria se sent attiré
par le saint Patriarche : son don total
à Jésus-Christ en sanctifiant la vie
ordinaire c’est-à-dire les tâches
propres à son métier et comme tout
bon père dans une famille juive de
l’époque.

Saint Josemaría dans son ouvrage «
Quand le Christ passe », décrit
longuement la relation paternelle-
filiale de saint Joseph et notre



Seigneur. C’est une très belle page,
sobre et priante qui s’arrête aux
détails.

« Pour saint Joseph, la vie de Jésus fut
une continuelle découverte de sa
propre vocation. Nous rappelions
tout à l’heure ses premières années,
pleines de circonstances
contradictoires en apparence:
glorification et fuite, majesté des
Mages et pauvreté de la crèche,
cantique des anges et silence des
hommes. Quand arrive le moment de
présenter l’Enfant au Temple, Joseph,
qui apporte la modeste offrande d’un
couple de tourterelles, voit comment
Siméon et Anne proclament que
Jésus est le Messie: Son père et sa
mère écoutaient avec admiration (Lc
2,33) dit saint Luc. Plus tard, lorsque
l’Enfant demeure dans le Temple
sans que Marie ni Joseph le sachent,
le même évangéliste nous rapporte
qu’ils s’émerveillèrent en le



retrouvant après trois jours de
recherche (Lc 2, 48).

Joseph est surpris, Joseph est
admiratif. Dieu lui révèle petit à petit
ses desseins qu’il s’efforce de
comprendre […] Saint Joseph, comme
nul autre auparavant ou après lui, a
appris de Jésus à être attentif aux
merveilles de Dieu, à avoir l’âme et le
cœur ouverts (32). »

Il s’agit ici de la vie intérieure de
saint Joseph décrite comme un
authentique pèlerinage dans la foi
qui ressemble beaucoup, dans un
certain sens, à celui de sainte Marie.
Marie et Joseph découvrent petit à
petit tous les deux la vocation de
Dieu et leur premier don mutuel
cristallise en une fidélité qui les
conforte mutuellement. En même
temps, en exerçant sa paternité,
Joseph transmet son métier d’artisan
à Jésus, sa façon de travailler, voire
sa vision du monde en tant de



choses. « Or si Joseph a appris de
Jésus à vivre de manière divine,
j’oserai avancer que, humainement
parlant, c’est lui qui a appris
beaucoup de choses au Fils de
Dieu[…]Joseph a aimé Jésus comme
un père aime son fils, il s’en est
occupé et lui a donné ce qu’il avait de
meilleur. Joseph qui a entouré cet
Enfant comme il lui avait été
demandé, a fait de Jésus un artisan,
lui a transmis son métier. Aussi, les
voisins de Nazareth lorsqu’ils feront
allusion à Jésus parleront-ils
indistinctement du faber ou du fabri
filius (Mc 6, 3; Mt 13, 55) de l’artisan
ou du fils de l’artisan. Jésus a
travaillé à l’atelier, tout près de
Joseph. Comment était donc Joseph ?
La grâce, comment avait-elle agi en
lui pour qu’il fût en mesure de
réaliser l’éducation du Fils de Dieu
humainement parlant ? En effet,
Jésus ressemblait sans doute à
Joseph, en sa façon de travailler,
dans ses traits de caractère, dans sa



façon de parler. Dans le réalisme de
Jésus, dans son esprit d’observation,
dans sa façon de se tenirr à table, de
partager le pain, dans le plaisir qu’il
avait à exposer la doctrine de façon
concrète, en prenant des exemples
dans les choses de la vie ordinaire,
nous retrouvons l’enfance et la
jeunesse de Jésus, et donc ses
rapports avec Joseph (33). »

Saint Josémaria est très conscient de
ce paradoxe : celui qui est la Sagesse,
«apprend » d’un homme les choses
les plus élémentaires, le métier de
charpentier, par exemple. C’est dans
ce paradoxe que se trouve « la
sublimité du mystère » de
l’Incarnation et la vérité de la
paternité de Joseph. Avec sa Mère, le
Seigneur apprit à parler, à marcher.
Dans le foyer dont saint Joseph tenait
les rênes, il apprit l’assiduité au
travail et l’honnêteté. Leur affection
mutuelle fit que Joseph et Jésus aient
beaucoup en commun.



« On ne saurait ignorer la sublimité
du mystère. C’est bien ce Jésus, cet
homme qui a l’accent d’une zone
déterminée d’Israël, qui ressemble à
un artisan nommé Joseph, qui est le
Fils de Dieu. Qui donc est en mesure
d’apprendre quoi que ce soit à Dieu ?
Or, il est vraiment homme et vit en
toute normalité : comme un enfant
d’abord, puis comme un jeune
homme qui prête main forte à
l’atelier de Joseph ; et pour finir
comme un homme mature, dans la
plénitude de l’âge. Jésus grandissait
en taille, en grâce et en sagesse
devant Dieu et devant les hommes
(Lc 2, 52) (34). »

3.3. Saint Joseph, Maître de vie
intérieure au travail

Saint Joseph réussit l’éducation de
Jésus grâce aux leçons dont tout bon
père israélite se sert pour élever ses
enfants : des leçons sur la vie
honnête et sacrifiée, sur les vertus



humaines, sur le travail offert à Dieu
et bien fini. Des leçons de vie sobre,
juste et honnête. Saint Joseph nous
les apprend aussi à nous qui ne
faisons qu’un seul Corps avec le
Christ. « Joseph a été humainement
parlant, le maître de Jésus. Il l’a
entouré, jour après jour, d’une
affection délicate, il a pris soin de Lui
avec une abnégation joyeuse. N’est-
ce pas là une bonne raison de
s’attacher à cet homme juste, à ce
saint Patriarche, en qui culmine la
foi de l’Ancienne Alliance, comme à
un maître de vie intérieure ? La vie
intérieure n’est rien d’autre qu’un
rapport assidu et intime avec le
Christ pour nous identifier à Lui. Or
Joseph est à même de nous dire bien
des choses sur Jésus! C’est pourquoi,
vous ne devez jamais négliger de le
fréquenter: Ite ad Joseph, allez donc
trouver Joseph !, comme la tradition
chrétienne nous y invite en se
servant de l’Ancien Testament (Gn
41, 55)[35](35). »



Il y a deux caractéristiques dans la
vie de saint Joseph qui attirent
puissamment saint Josémaria: sa vie
de contemplation et sa vie de travail.
Et c’est logique puisque ces deux
traits sont essentiels à l’esprit de
l’Opus Dei. En 1956 ; le jour de
l’Épiphanie, il disait : Une dernière
pensée pour cet homme juste, notre
Père et Seigneur saint Joseph, qui, à
son habitude, ne se montre pas dans
le cadre de l'Épiphanie. Je me plais à
l’imaginer tout recueilli, en
contemplation, à protéger avec
amour le Fils de Dieu qui, fait
homme, a été confié à ses soins
paternels.

Avec la merveilleuse délicatesse de
qui ne vit pas pour lui-même, le saint
Patriarche se livre à un service aussi
silencieux qu’efficace.

Nous avons parlé aujourd’hui de vie
de prière et de souci apostolique.
Quel meilleur maître que saint



Joseph ? Si vous voulez un conseil,
voici celui que je prodigue
inlassablement depuis des années:
Ite ad Ioseph, allez trouver saint
Joseph. Il vous montrera des chemins
concrets, des façons humaines et
divines d’approcher Jésus. Et, très
vite, vous oserez, comme lui, le
prendre dans vos bras, l’embrasser,
le vêtir, entourer cet Enfant-Dieu qui
nous est né .

Cette citation est tirée de la prière à
saint Joseph que l’on trouve dans le
missel romain pour se préparer à
assister à la Sainte Messe (36). Elle
nous permet de contempler saint
Joseph tout près de Jésus car elle est
un bon exemple de la proximité avec
laquelle tout chrétien se doit de
contempler la vie de Jésus.

Saint Josémaria est épris de la vie de
travail de Joseph qu’il considère
comme un maître de vie intérieure,
dans cette vie de travail, intense et



humble puisqu’il nous apprend à
connaître Jésus, à vivre avec Lui, et
nous fait découvrir que nous
appartenons à la famille de Dieu.
Tout cela, saint Joseph nous
l’apprend en étant quelqu’un de
normal, un père de famille, un
travailleur qui gagnait sa vie grâce à
l’effort de ses mains. Il y a là aussi de
quoi nous faire réfléchir et nous
réjouir profondément (37).

La figure de saint Joseph évoque
aussi l’universalité de l’appel à
l’apostolat. Il a fait que son travail
soit une occasion « de faire connaître
Jésus ».

Une grande partie de l’homélie À
l’atelier de Joseph est consacrée à ce
thème : « L’esprit de l’Opus Dei
s’appuie comme sur son gond, sur le
travail ordinaire, sur le travail
professionnel au cœur du monde. La
vocation divine nous investit d’une
mission, nous invite à participer à la



tâche unique de l’Église, à être ainsi
témoins du Christ devant nos égaux
et à redresser toute chose vers Dieu
(38). »

Saint Joseph est ainsi celui qui sut
donner au travail une dimension
propre dans l’histoire du salut.

« C’est en offrant son travail
personnel à Dieu que le chrétien met
en exercice le sacerdoce reçu au
baptême » . Saint Josémaria nous
livre ce commentaire de la prière à
saint Joseph que l’on vient de citer : «
«Deus qui dedisti nobis regale
sacerdotium… Le sacerdoce est royal
pour tous les chrétiens [...] Nous
avons tous une âme sacerdotale ».
Praesta, quaesumus ut, sicut beatus
Ioseph unigenitum Filium tuum,
natum ex Maria Virgine, (...) suis
manibus reverenter tractare meruit
et portare, (…) ita nos facias cum
cordis munditia.



« Voilà comment Il tient à ce que
nous gardions la pureté du coeur. Et
operis innocentia —l’innocence des
œuvres c’est la droiture d’intention
— tuis sanctis altaribus deservire. Le
servir non seulement à l’autel, mais
dans le monde entier, qui est un
autel pour nous. Toutes les œuvres
des hommes sont faites comme sur
un autel et chacun de nous, en cette
union d’âmes contemplatives que
devient votre journée, dit en quelque
sorte sa messe, qui dure vingt-quatre
heures, en attente de la messe
suivante qui durera encore vingt-
quatre heures et ce, jusqu’à la fin de
notre vie (40). »

Il revient au prêtre de sanctifier. La
sanctification du travail est par
ailleurs l’exercice du sacerdoce des
fidèles, « puisque toutes leurs
œuvres, leurs prières, leurs projets
apostoliques, leur vie conjugale et
familiale, leur travail quotidien, le
repos de l’âme et du corps, s’ils sont



faits dans l’Esprit, ainsi que les
ennuis de la vie, s’ils sont
patiemment supportés, deviennent
des hosties spirituelles agréables à
Dieu par Jésus-Christ (1 P 2,5), qu’ils
offrent très dévotement au Père lors
de la célébration de l’Eucharistie,
avec l’oblation du corps du Seigneur
(41). »

Parmi les gestes de dévotion à saint
Joseph, il y en a un qui permet à saint
Josémaria de s’insérer dans cette
riche tradition qui se plaît à
comparer le saint Patriarche à
Joseph, le fils de Jacob qui fournit le
pain aux habitants d’Égypte et aux
enfants d’Israël.

Cette comparaison le touche
profondément car « chercher le pain
» est dévolu au père de famille —
nous sommes de la famille de saint
Joseph— et le pain dont on parle ici
est la sainte Eucharistie. C’est en
évoquant ce qui lui arriva lorsqu’il



cherchait à obtenir l’autorisation de
réserver le Seigneur dans la
première résidence d’étudiants, qu’il
écrivit les textes les plus touchants à
ce propos.

Voici l’évocation de cet événement : «
En 1934, si mes souvenirs sont bons,
nous avons démarré notre première
résidence d’étudiants […] Nous
avions besoin d’avoir le Seigneur
parmi nous, au tabernacle. C’est
facile de nos jours, mais alors,
installer un tabernacle n’était pas
une tâche aisée […] Je me suis mis à
demander à saint Joseph de nous
procurer notre premier tabernacle,
et les enfants qui m’entouraient alors
firent de même. Dès que j’avais
vingt-cinq pesetas, quantité
raisonnable à l’époque, elles filaient
dans du plus péremptoire. Je réussis
alors à ce que des petites sœurs que
j’aime beaucoup, me prêtent un
tabernacle. Je me suis procuré des
ornements ailleurs et finalement,



notre bon évêque de Madrid nous a
accordé l’autorisation d’avoir le Saint
Sacrement chez nous. Alors, pour
montrer ma reconnaissance, j’ai fait
accrocher une petite chaîne à la clé
du tabernacle, avec une médaille de
saint Joseph, gravée au verso avec Ite
ad Joseph,. Aussi, saint Joseph est-il
vraiment notre Père et Seigneur
puisqu’il nous a fourni le pain, le
pain eucharistique, comme un bon
père de famille. Ne vous ai-je pas dit
tout à l’heure que nous appartenons
à sa famille » (42).

Saint Joseph, fournisseur du pain de
la Sainte Famille, est aussi celui qui
procure son pain à l’Église. Du haut
du ciel, il continue d’exercer sa
paternité sur ceux qui, avec le Christ,
sont un même Corps Mystique. Au fil
du temps, cette considération
devenue de plus en plus forte, s’est
enracinée en l’âme de saint
Josémaria. Le Bienheureux Alvaro
del Portillo nous rapporte un



souvenir qu’il a gardé de leur voyage
en Amérique du Sud en 1974. « Lors
de ce déplacement, notre Fondateur
s’est mis à parler de la présence
mystérieuse, « ineffable », disait-il, de
Marie et de Joseph tout près des
tabernacles du monde entier. Il
raisonnait ainsi : La Sainte Vierge ne
s’est jamais séparée de son Fils, il est
donc logique qu’elle soit près de Lui
aussi lorsque le Seigneur décide de
demeurer en « cette prison d’amour
» qu’est le tabernacle, pour l’adorer,
l’aimer, prier pour nous. Et il
appliquait la même idée à saint
Joseph qui fut toujours près de Jésus
et près de son Épouse, qui eut la
chance de mourir entouré de tous les
deux. Quelle merveilleuse mort ![…]
Autrement dit, notre Père (43) plaçait
saint Joseph partout (44).

Pour conclure, la piété que saint
Josémaria avait pour saint Joseph et
sa vision théologique de la figure et
de la mission du saint Patriarche



sont fondées sur sa méditation de la
Sainte Écriture, sur la lecture
chrétienne de la Bible— ; sur les
saints pères, spécialement sur saint
Jean Chrysostome et saint Augustin.
Pour ce qui est des lignes de force de
la théologie de saint Joseph, il
s’appuie sur le magistère précédant,
surtout sur celui de Léon XIII.
D’habitude la théologie mariale est
articulée autour de la véritable
maternité de sainte Marie, sa
maternité concernant le Christ et
tous les hommes. Et c’est aussi le cas,
de façon analogue, de la théologie de
saint Joseph telle qu’elle est
exprimée dans l’enseignement de
saint Josémaria. Elle est tout à fait
articulée autour de trois axes
essentiels : la vérité de son mariage
avec sainte Marie, la vérité de sa
paternité concernant Jésus, sa
mission de gardien de la Sainte
Famille, d’abord et de l’Église,
ensuite. Dans le cadre de ces
coordonnées, le lecteur attentif



perçoit combien l’amour de saint
Josémaria grandit au fur et à mesure
qu’il découvre de petits détails, des
applications, des nuances, et ce, tout
au long de sa vie et jusqu’au bout
comme le montre bien le témoignage
du Bienheureux Alvaro del Portillo
que l’on vient de citer.

NOTES

(1)Article posthume.

(2)SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, De la
famille de Joseph, notes de sa
prédication, 19-III-1971 (AGP,
bibliothèque, P09, p. 136).

(3)Cf. ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA,
Le fondateur de l’Opus Dei, Tome III,
Rialp, Madrid 2003, p. 728 . Sur la
présence de saint Joseph dans
l’enseignement de saint Josémaria,
cf., entre autres, les travaux
suivanta;: L.M. DE LA HERRÁN, La
devoción a San José en la vida y
enseñanzas de Mons. Escrivá de



Balaguer, fundador del Opus Dei
(1902-1975), Estudios josefinos, 34
(1980), p. 147-189; I. SOLER, San José
en los escritos y en la vida de San
Josemaría. Hacia una teología de la
vida ordinaria,Estudios josefinos, 59
(2005), p. 259-284. Cf. también J.B.
FREIRE PÉREZ, Para amar más a San
José, Promesa, San José de Costa Rica
2007, p. 55-61; M. IBARRA
BENLLOCH, La capilla de la Sagrada
Familia, Scripta de Maria, II/4 (2007),
p. 351-364; J. FERRER, San José
nuestro Padre y Señor, Arca de la
Alianza, Madrid 2007.

(4) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA
Chemin, n. 559.

(5) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, Cf.
homélie À l’atelier de Joseph, dans
Quand le Christ passe, n. n. 39-56. À
partir d’ici : À l’atelier de Joseph.

(6)SAINT AUGUSTIN, AGUSTÍN,
Sermo 51, 20: PL 38, 351; BAC 95, p.
40. Cf. À l’atelier de Joseph. , n. 55.



(7) À l’atelier de Joseph., n. 39.

(8)Ibíd.

(9)Voici le texte de sainte Thérèse: «Je
commence au nom du Seigneur, en
implorant l’aide de sa Mère glorieuse
dont je porte l’habit, toute indigne
que je suis, et celle du glorieux saint
Joseph mon père et seigneur, chez
qui je suis logée » (SANTA TERESA,
Fundaciones, prólogo, 5; BAC 212, 8ª
ed., p. 675). Cf. Camino. Edición
crítico-histórica preparada por Pedro
Rodríguez, Rialp, Madrid 2002, p.
689, esp. nt. 29.

(10)Concernant les différents
qualificatifs définissant la paternité
de saint Joseph au long des siècles,
père légal, putatif, nourricier,
adoptif, etc, cf. B. LLAMERA, Teología
de San José, BAC, Madrid 1953, pp.
73-114. Llamera en tire deux
conclusions qui peuvent bien nous
orienter: “les dénominations de père
légal, putatif, nourricier, adoptif,



virginel et vicaire du Père céleste
n’expriment que des aspects partiels
et incomplets de la paternité de saint
Joseph (p. 94). Llamera dit après
pourquoi toutes ces « paternités » lui
semblent incomplètes : « La paternité
de saint Joseph est nouvelle, unique
et singulière, d’un ordre supérieur à
la paternité naturelle et adoptive
humaines ». (p. 102). En suivant saint
Augustin, on peut dire que la
paternité de saint Joseph par rapport
à Jésus est unique, singulière et d’un
ordre supérieur, tout comme son
mariage avec Sainte Marie est
unique et singulier et d’un ordre
supérieur, lui aussi.

(11)Avec les nombreuses allusions à
saint Joseph que fit saint Josémaria
tout au long de sa vie, il y a quatre
longs textes consacrés à Saint Joseph
grâce auxquels on peut facilement
esquisser une théologie du saint
Patriarche pratiquement complète. Il
s’agit de : À l’atelier de Joseph., 19-



III-1963, ds Quand le Christ passe,
Rialp, Madrid 1973, n. 39-56; de
L’école de Joseph , notes de sa
prédication, 19-III-1958 (AGP,
bibliothèque 18, p. 79-88); et des
notes de sa prédication, 19-III-1968 ,
Saint Joseph, notre Père et Seigneur
(AGP, bibliothèque , P09, p. 93-103);
ainsi que de De la famille de Joseph,,
notes de sa prédication, 19-III-1971
(AGP, bibliothèque, P09, p. 133-141).À
partir d’ici les trois derniers seront
cités ainsi, L’école de Joseph, Saint
Joseph, notre Père et Seigneur, et De
la famille de Joseph, respectivement.

(12)LÉON XIII, Enc. Quamquam
pluries (15-VIII-1889), n. 3.

(13) Le mariage est, en effet, la
société et l'union de toutes la plus
intime, qui entraîne de sa nature la
communauté des biens entre l'un et
l'autre conjoints. Aussi, en donnant
Joseph pour époux à la Vierge, Dieu
lui donna non seulement un



compagnon de sa vie, un témoin de
sa virginité, un gardien de son
honneur, mais encore, en vertu
même du pacte conjugal, un
participant de sa sublime dignité
» (Ibíd.).

(14)Cf. G.M. BERTRAND, Joseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge,Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
Beauchesne, Paris 1974, 1304.

(15)«Nec te moveat quod frequenter
Scriptura conjugem dicit: non enim
virginitatis ereptio, sed conjugii
testificatio, nuptiarum celebratio
declaratur» (In Lucam, 2, 5: SC 45, p.
74).

(16)Saint Augustin perçoit les
implications de cette situation
providentielle dans le concept du
mariage lorsqu’il le donne en modèle
aux couples continents : « ce mariage
est d’autant plus réel qu’il est chaste
» (Sermo 51, 10, 13 y 16: PL 38, 342,
344-346, 348; BAC 95, 39-40). Les



expressions latines dont saint
Augustin se sert dans son Sermo 51
sont de toute beauté et d’une grande
clarté : «Quare pater? Quia tanto
firmius pater, quanto castius pater
(…) Non ergo de semine Joseph
Dominus, quamvis hoc putaretur: et
tamen pietati et charitati Joseph
natus est de Maria virgine filius,
idemque Filius Dei».

(17)Cf. SAINT BERNARD, Homélie
Super missus est, II, 15: «Nec vir ergo
matris, nec filii pater exstitit,
quamvis certa… et necessaria
dispensatione utrumque ad tempus
appellatus sit et putatus» (ds Opera, t.
4, éd. J. Leclerq et H. Rochais, Roma
1966, p. 33). Ce qui est ici au premier
plan ce n’est pas la vérité du
mariage, mais le fait que saint Joseph
ait été appelé “vir” et “pater » de
façon temporaire, ad tempus. La
traduction de Diez Ramos reflète le
peu d’importance accordé ici au
mariage de Joseph et de Marie : « Il



n’a pas été le mari de la mère ni le
père du fils. Ceci dit, de par une
bonne raison d’agir de Dieu, il a était
dénommé et pris pour l’un et l’autre
durant un certain temps ». La petite
importance que saint Bernard
accorde au mariage entre la Vierge et
saint Joseph ne l’empêche pas de
parler chaleureusement de la
sainteté de Joseph. Il le fait lorsqu’il
le compare à Joseph, fils de Jacob : «
Souviens-toi en même temps de ce
grand patriarche, vendu jadis en
Égypte et tu reconnaîtras que saint
Joseph a eu non seulement son nom,
mais aussi sa chasteté, son innocence
et sa grâce (…). Joseph, loyal à son
seigneur, ne voulut pas céder aux
avances de sa femme, cf. Gn 39, 12);
saint Joseph considérant que sa
femme, la Mère de son Seigneur était
vierge, respecta cette virginité en
gardant lui-même une totale chasteté
» (Ibíd., 16: BAC 110, 204).



(18) “La forme du mariage consiste
en l’union indissoluble des esprits
par laquelle chaque époux est tenu
de garder une fidélité inviolable à
son conjoint. Quant à la fin du
mariage, elle est d’engendrer et
d’élever des enfants. (…).Ainsi donc,
en ce qui concerne la perfection
première du mariage, il faut dire que
l'union entre la Vierge Marie, mère
de Dieu, et S. Joseph fut un mariage
absolument véritable. Car l’un et
l’autre ont consenti à l’union
conjugale (…).Mais quant à la
perfection seconde, laquelle
s'accomplit par l'acte du mariage, si
l’on entend celui-ci de l’union
charnelle qui engendre les enfants,
ce mariage n'a pas été consommé. (.) 
Cependant ce mariage a eu aussi la
perfection quant à l’éducation de
l’enfant (Saint Thomas , S. Th. III, q.
29, a. 2, in c.).

(19)L’école de Joseph , p. 80. Il dit
ailleurs : « Les récits évangéliques



nous dévoilent la grande
personnalité humaine de Joseph. Il
n’apparaît à aucun moment comme
quelqu’un d’amoindri ou d’effrayé
par la vie, au contraire, il sait faire
face aux problèmes, se tirer d’affaire
dans les situations difficiles, assumer
responsablement et avec initiative
les tâches qui lui sont confiées » (À
l’atelier de Joseph, n. 40).

(20)À l’atelier de Joseph, n. 40, tout
comme dans De la famille de
Joseph,p. 134, et ds Saint Joseph,
notre Père et Seigneur, p. 95-96.

(21)Pour mieux “garantir” la
virginité de sainte Marie quelques
apocryphes ont évoqué un précédant
mariage chez Joseph qu’ils ont décrit
comme un vieillard. Cette évocation
a eu une grande influence dans l’art
(cf. G.M. BERTRAND, enJoseph
(saint). II. Patristique et haut moyen
âge, Dictionnaire de Spiritualité, VIII,
cit., 1302-1303). Le « réalisme » et la



simplicité de saint Josemaria se
heurte à l’imagination de ces
apocryphes. Le raisonnement de
saint Josémaria est semblable à celui
de saint Jérôme dans l’ Adv.
Helvidium, 19 (PL 23, 203): il faut
s’en tenir sobrement aux données du
Nouveau Testament.

(22) SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA
Notes de sa prière personnelle aux
pieds de la Vierge de Guadalupe, 21-
V-1970, cité dans J. ECHEVARRÍA,
Lettre , 1-XII-1996 (AGP, bibliothèque,
P17, vol. 4, pp. 230-231).

(23)De la famille de Joseph, notes de
sa prédication, 19-III-1971 (AGP,
bibliothèque, P09, p. 134).

(24)Ibíd., p. 138.

(25)L’école de Joseph, p. 80.

(26)Après avoir cité Mt 1, 20,
P.GRELOT commente: “L’invitation à
ne rien craindre a lieu dans un récit



de vocation: Joseph, le juste, reçoit de
Dieu un appel à la mesure de sa
justice (...). Quand il prend avec lui la
mère de l’Enfant et qu’il devient son
époux, Joseph devient en même
temps responsable de la mère et du
fils devant Dieu et devant les
hommes. C’est son rôle spécial dans
le dessein du salut. Sa paternité
réelle tient au fait qu’il doit donner
son nom à l’enfant. Ce sera
désormais « la parole par laquelle le
père reconnaît son fils »(P. GRELOT,
Joseph (Saint). I. Écriture,
Dictionnaire de Spiritualité, VIII, cit.,
1297-1298).

(27) Voici encore une expression
heureuse : « (…) cependant Joseph,
son époux, comme il était juste, ne
voulut pas la diffamer. En
conscience, il ne pouvait pas le faire.
Il en souffre. Il sait que son épouse
est immaculée, une âme sans tache,
or il ne comprend pas le prodige qui
s’est opéré en elle. C’est pourquoi,



voluit occulte dimittere eam (Mt 1,
19), il décida de l’abandonner en
secret. Il hésite, il ne sait que faire,
mais il résout ce problème de la
façon la plus propre » (Saint Joseph
notre Père et Seigneur, p. 101)

(28)À l’atelier de Joseph, n. 42.

(29)SAINT JEAN CHRYSOSTOME, , In
Mat., Hom. 4, 6: BAC 141, 70. Cf.
L’école de Joseph , p. 80-81.

(30)Cf. À l’atelier de Joseph, n. 55.

(31)L’école de Joseph , p. 81.

(32)À l’atelier de Joseph, n. 54.

(33)Ibíd., n. 55.

(34)Ibíd.

(35)Ibíd., n. 56.

(36)Homélie, L’Épiphanie du
Seigneur, ,6-I-1956, ds



(37)«O felicem virum, beatum Ioseph,
cui datum est, Deum, quem multi
reges voluerunt videre et non
viderunt, audire et non audierunt;
non solum videre et audire, sed
portare, deosculari, vestire et
custodire!».

(38)SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA, À
l’atelier de Joseph, Quand le Christ
passe, n. 39

(39)Ibíd., n. 45.

(40)SAINT JOSÉMARIA ESCRIVA,
Notes d’une méditation, Rome, 19-
III-1968.

(41)CONCILE VATICAN II , Const.
dogm. Lumen gentium, n. 34.

(42)De la famille de Joseph, notes de
sa prédication, 19-III-1971 (AGP,
bibliothèque, P09, p. 137).

(43)Don Alvaro del Portillo parle de
notre Père, en évoquant saint



Josémaria, puisque l’Opus Dei est
bien une famille à caractère
surnaturel.

(44)ALVARO DEL PORTILLO,
Entretiens sur le Fondateur de l’Opus
Dei, Rialp, Madrid 1993, p. 161.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/saint-joseph-
dans-la-vie-chretienne-et-dans-

lenseignement-de-saint-josemaria/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-joseph-dans-la-vie-chretienne-et-dans-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-joseph-dans-la-vie-chretienne-et-dans-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-joseph-dans-la-vie-chretienne-et-dans-lenseignement-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-lu/article/saint-joseph-dans-la-vie-chretienne-et-dans-lenseignement-de-saint-josemaria/

	Saint Joseph dans la vie chrétienne et dans l’enseignement de saint Josémaria

