
opusdei.org

"Regards"

Regarder les autres, regarder le
Christ, être regardé... L'auteur
de cet éditorial nous explique
que contempler - et tout
spécialement, contempler Dieu -
signifie savoir regarder, avec
des yeux limpides, et que tout
cela rend la vie plus belle.

30/09/2011

La vie chrétienne est une quête
incessante de Jésus pour se mettre à
sa suite, sachant bien que celui qui
l’a vu a vu le Père [1] ; c’est aussi se
laisser regarder par lui. Le Seigneur



est resté dans son Église, et il attend
que nous le regardions. Dans la
liturgie eucharistique, le pain et le
vin consacrés sont élevés pour que
les fidèles les regardent. Chaque jour,
nous tâchons de le rencontrer dans le
très Saint Sacrement, réellement
présent, avec sa Chair et avec son
Sang, avec son Âme et avec sa
Divinité [2] ; et dans les pages de
l’Évangile, qui rapportent son
passage parmi les hommes.

Quelle joie dans le regard joyeux de
Jésus ! la même qui luit dans les yeux
de sa Mère, et qu’elle ne peut
contenir — « Magnificat anima mea
Dominum ! » — son âme glorifie le
Seigneur, depuis l’instant où elle le
porte en elle et à ses côtés.

Ô Mère ! que notre joie soit comme la
tienne : la joie d’être avec Lui et de
L’avoir avec nous [3].

Le regard de Dieu



« Si nous cherchons l’origine de ce
regard, il faut que nous revenions en
arrière, au Livre de la Genèse, à cet
instant où, après la création de
l’homme, créé « homme et femme »,
Dieu vit que « cela était très bon ». Ce
tout premier regard du Créateur se
reflète dans le regard du Christ. [4] »

Le Verbe incarné nous contemple
avec des yeux et un visage humains.
Dans le regard de Jésus-Christ nous
trouvons la source de notre joie,
l’amour sans condition, la paix de
nous savoir aimés. Qui plus est : dans
ses yeux nous voyons notre image
authentique, nous découvrons notre
véritable identité. Nous sommes le
fruit de l’amour de Dieu, nous
existons parce que Dieu nous aime et
nous sommes destinés à le voir un
jour face à face, en vivant de sa vie
même. Il veut nous faire totalement
siens, jusqu’au point d’être un avec le
Fils, comme le Fils est un avec le Père
[5].



« Je vous souhaite de connaître un tel
regard— disait Jean Paul II en 1985.
Je vous souhaite de faire l’expérience
qu’en vérité, lui, le Christ, vous
regarde avec amour ! […] On peut
dire aussi que ce « regard aimant »
du Christ résume et synthétise en
quelque sorte toute la Bonne
Nouvelle. [6] »

Jésus regarde chacun et l’humanité
tout entière ; il a pitié des foules,
mais il ne les contemple pas comme
une masse anonyme ; de tous il
réclame l’amour, au singulier. Il fixe
son regard sur le jeune homme riche,
inquiet face au don de soi ; sur
Pierre, après sa trahison ; sur la
vieille femme, pauvre et généreuse,
qui dépose son aumône au Temple,
pensant que personne ne la voyait.
Jésus pose son regard sur chacun de
nous.

Le regard du Christ invite au don de
soi, parce qu’il se donne totalement



et nous veut auprès de lui ; il nous
apprend à lever les yeux vers ce qui
est grand, libres des attaches
terrestres : Une seule chose te
manque : va, ce que tu as, vends-le et
donne-le aux pauvres, et tu auras un
trésor dans le ciel ; puis, viens, suis-
moi [7], demande-t-il au jeune
homme riche.

Si nous osons regarder le
Rédempteur, nous ressentirons la
douleur pour nos péchés et le besoin
de la conversion, de la pénitence et
de l’apostolat. Lorsque Pierre, après
l’avoir renié, croisa le regard du
Seigneur, il s’est rendu compte de ce
qu’il avait fait : Et, sortant dehors, il
pleura amèrement [8]. Cette douleur
se transforma plus tard en audace
d’apôtre, en décision de ne plus
cacher le Nom de Jésus-Christ, et en
joie, même dans les difficultés de
l’apostolat : Ils s’en allèrent du
Sanhédrin, tout joyeux d'avoir été



jugés dignes de subir des outrages
pour le Nom [9].

Ses yeux nous rendent la paix et la
confiance, même si nous nous
adressons à lui timidement, comme
la femme malade qui voulut toucher
la frange de son manteau : Jésus se
retournant la vit et lui dit : — Aie
confiance, ma fille, ta foi t’a sauvée.
Et de ce moment la femme fut sauvée
[10].

Mon Seigneur et mon Dieu, je crois
fermement que tu es ici, que tu me
vois, que tu m’entends. C’est ainsi
que nous commençons nos moments
d’entretien avec Jésus-Christ, comme
saint Josémaria nous l’a appris. Pour
la prière, l’important est de le
regarder et de savoir qu’il nous
regarde. Dans le ciel, nous le
contemplerons éternellement et sans
ombre ; or nous pouvons aussi le
découvrir sur cette terre, dans la vie
ordinaire : dans le travail, au foyer,



chez les autres, spécialement ceux
qui souffrent. Pour alimenter cette
clarté, nous répétons avec foi, devant
le tabernacle : je crois fermement
que tu me vois toujours. Et lorsque
nous nous sentons aveugles,
incapables de le voir à côté de nous,
nous lui demandons humblement : ut
videam ! fais que je voie, Seigneur !

Le regard de Sainte Marie

« La contemplation du Christ trouve
en Marie son modèle indépassable
[…]. Personne ne s’est adonné à la
contemplation du visage du Christ
avec autant d’assiduité que Marie
[…]. Son regard, toujours riche d’un
étonnement d’adoration, ne se
détachera plus de Lui. Ce sera parfois
un regard interrogatif, comme dans
l’épisode de sa perte au Temple : «
Mon enfant, pourquoi nous as-tu fait
cela ? » (Lc 2, 48) ; ce sera dans tous
les cas un regard pénétrant, capable
de lire dans l’intimité de Jésus,



jusqu’à en percevoir les sentiments
cachés et à en deviner les choix,
comme à Cana (cf. Jn 2, 5) ; en
d’autres occasions, ce sera un regard
douloureux, surtout au pied de la
croix, où il s’agira encore, d’une
certaine manière, du regard d’une «
femme qui accouche », puisque
Marie ne se limitera pas à partager la
passion et la mort du Fils unique,
mais qu’elle accueillera dans le
disciple bien-aimé un nouveau fils
qui lui sera confié (cf. Jn 19, 26-27) ;
au matin de Pâques, ce sera un 
regard radieux en raison de la joie de
la résurrection et, enfin, un regard
ardent lié à l’effusion de l’Esprit au
jour de la Pentecôte (cf. Ac 1, 14). [11]
»

Dans la vie se succèdent les joies et
les peines, les espoirs et les
désenchantements, les jouissances et
les amertumes ; le Seigneur attend
que nous le cherchions dans chaque
circonstance extérieure ou



intérieure. Apprenons de Marie à le
regarder avec un regard interrogatif,
douloureux, ardent ou radieux ;
toujours plein de confiance.
Apprenons d’elle, en nous servant
aussi des représentations de la
Vierge qui accompagnent notre vie.
La coutume de rechercher et de
regarder ces représentations et
l’amour avec lequel nous le ferons
prépareront la rencontre avec le Fils,
fruit béni de ses entrailles. Cherchons
le visage de Jésus, guidés par sa
Mère : visage d’enfant à Bethléem,
lacéré au Calvaire, glorieux après la
Résurrection. Cette recherche est en
réalité la recherche du visage de
Dieu, qui amène à orienter notre
existence tout entière vers la
rencontre avec Jésus.

« En contemplant ce visage, nous
nous préparons à accueillir le
mystère de la vie trinitaire, pour
faire l’expérience toujours nouvelle
de l’amour du Père et pour jouir de la



joie de l’Esprit Saint. Se réalise ainsi
pour nous la parole de saint Paul : «
Nous reflétons tous la gloire du
Seigneur, et nous sommes
transfigurés en son image, avec une
gloire de plus en plus grande, par
l’action du Seigneur qui est Esprit
» (2 Co 3, 18). [12] » Le chrétien a la
mission passionnante de refléter le
Christ pour montrer le regard que
Dieu pose sur chaque personne,
comme les saints l’ont fait. En
adorant le Seigneur dans la sainte
Eucharistie, par exemple lors des
saluts au Saint-Sacrement, nous
voyons celui que nous avons
transpercé, couvert de sang et de
plaies, et nous découvrons le mystère
de l’amour de Dieu, le vrai visage de
Dieu [13].

Regarder le prochain

Le regard n’est pas uniquement une
opération physique ; c’est une
opération humaine, qui exprime les



dispositions du cœur. Saint
Josémaria encourageait à contempler
les autres avec des pupilles dilatées
par l’amour, parce que savoir
regarder c’est savoir aimer. Certes, il
y a des regards d’amour et
d’indifférence ; des regard qui
montrent une ouverture et une
disponibilité pour comprendre,
accueillir et servir ; et des regards
possessifs, aveuglés par l’égoïsme.
Nous voulons, quant à nous, voir
d’un œil limpide, encouragés par la
prédication du Maître : Heureux les
cœurs purs car ils verront Dieu [14].

Nous essaierons d’exercer les vertus,
conscients que nous devons lutter
pour sanctifier tous les aspects de
notre existence, y compris la vue et
les autres sens. Les yeux sont non
seulement une fenêtre par où nous
voyons le monde et entrent des
images, mais aussi une voie par où
nous exprimons nos dispositions et 
transparaissent nos désirs. La



charité, la compassion, la limpidité
du cœur, la pauvreté en esprit et la
disponibilité pour servir
s’extériorisent à travers les yeux.

Le zèle apostolique commence par
découvrir les besoins des autres : la
vulnérabilité, les attaches qui
étouffent la liberté, la confusion…
Nous nous mettrons à la place du
prochain si nous sommes disposés à
devenir nous-mêmes un prochain 
[15] : oublier d’autres intérêts moins
nobles, sortir du tourbillon des
préoccupations personnelles pour
nous arrêter, tel le bon samaritain,
en dépensant du temps et en nous
intéressant aux problèmes et aux
préoccupations des autres. Il est
nécessaire de bien ouvrir les yeux
pour deviner et combler l’indigence
spirituelle de ceux qui nous
entourent.

Le zèle apostolique amène à ne pas
détourner le visage devant les



problèmes et les besoins de tous les
hommes, que nous accueillons dans
la prière, à commencer par les plus
proches : le regard d’un apôtre
affirme la valeur de chaque homme,
considéré en lui-même et non dans la
mesure où il satisfait le propre
intérêt. La vérité morale, comme
vérité de la valeur absolument
singulière de la personne, créée à
l’image de Dieu, est chargée
d’exigences pour la liberté [16].

À son tour, l’envie impure, le désir de
posséder ou la curiosité, qui se
développent si nous n’éduquons pas
positivement notre regard, finissent
par aveugler notre cœur. Nous
maîtrisons la vue pour Dieu et pour
les autres. Nous rejetons les images
qui nous séparent de lui parce
qu’elles nourrissent le vieil homme,
au regard triste et au cœur égoïste.

Apprendre à regarder



Éduquer le regard est une lutte
importante, qui a une influence sur
l’ouverture et la qualité de notre
monde intérieur. Il s’agit de
découvrir Dieu en tout, et de fuir tout
ce qui pourrait nous écarter de lui.

Apprendre à regarder est donc un
exercice de contemplation : si nous
nous habituons à contempler ce qu’il
y a de plus élevé et de plus beau,
notre regard éprouvera une
répulsion pour ce qui est trop terre à
terre et sale. Celui qui contemple
assidûment le Seigneur, dans
l’Eucharistie et dans les pages de
l’Évangile, apprend à le découvrir
aussi chez les autres, derrière la
beauté de la nature ou des œuvres
d’art. Il savoure davantage ce qui est
bon et acquiert de la sensibilité pour
rejeter ce qui peut troubler cette
bonté.

En même temps, puisque la vie sur
terre est un combat, nous aurons



toujours le risque de retourner à la
boue. Apprendre à regarder, c’est
aussi apprendre à ne pas regarder.
On ne peut pas regarder ce qu’il n’est
pas licite de désirer, prévenait notre
Père, citant saint Grégoire le Grand 
[17].

Les offenses à Dieu se présentent à
nos yeux de différentes façons :
parfois elles nous répugnent
humainement et le rejet en est
sincère et naturel, par exemple face
aux choses violentes ; d’autres fois le
mal prend la forme d’une tentation
et se présente avec l’attrait de la
chair, de l’égoïsme ou du luxe.

Quoi qu’il en soit, nous pouvons
toujours convertir l’attitude
défensive en attitude constructive,
grâce à la valeur rédemptrice des
actes de réparation. Réparer suppose
que nous voyons ces réalités en tant
qu’offense faite à Dieu. Non
seulement comme quelque chose de



désagréable, qui nous dérange ; non
seulement comme une tentation, que
nous rejetons ; mais surtout en tant
qu’elles offensent Dieu.

Lorsque Jésus dit que quiconque
regarde une femme pour la désirer a
déjà commis, dans son cœur,
l’adultère avec elle [18], il précise
bien que le désordre dans le regard
ne consiste pas surtout dans le
mauvais usage d’un sens externe,
mais qu’il se situe à un niveau plus
profond : ce désir montre une vision
erronée de la personne, qui n’est plus
vue comme digne de respect, comme
fille de Dieu. Comme le pape l’a écrit
dans un livre récemment publié, le
regard que je pose sur l’autre décide
de mon humanité [19].

Si nous regardons les autres avec des
yeux purs, avec respect, nous
découvrirons chez eux notre propre
dignité d’enfants de Dieu, nous nous
sentirons toujours les enfants de



Dieu le Père. Si, en revanche, notre
regard devient trouble, notre image
intérieure le devient elle aussi. « De
la même manière que je peux
accepter ou réduire l’autre à une
chose à utiliser ou à détruire,
pareillement je dois accepter les
conséquences de ma propre manière
de regarder, des conséquences qui se
répercutent sur moi. [20] » Le regard
est décisif ; chacun se sent regardé tel
qu’il regarde, parce que chacun se
sent aimé tel qu’il aime : De la
mesure dont vous mesurez on
mesurera pour vous [21].

* * *

Saint Josémaria nous a appris à
tourner notre cœur — par une
oraison jaculatoire, un baiser, une
inclinaison de tête ou un regard —
vers la croix de bois de nos centres,
et à ne pas manquer de saluer, au
moins du regard, la représentation
de Notre Dame de notre chambre 



[22]. Cela nous aide à vivre en
contemplatifs, avec l’espérance de
voir un jour le visage de Dieu, face à
face.

Vultum tuum, Domine, requiram (Ps
26, 8). Seigneur, je chercherai ton
visage. Je suis tout ému, en fermant
les yeux, de penser que viendra le
moment, quand Dieu voudra, où je
pourrai le voir, non pas dans un
miroir, d’une manière confuse,
mais… face à face (1 Co 13, 12). Oui,
mon âme a soif de Dieu, du Dieu de
vie ; quand irai-je voir la face de
Dieu ? (Ps 41, 3) [23]. Ces mots de
saint Josémaria décrivent le désir
profond du chrétien, qui évolue
encore au milieu des ombres, et
souhaite de tout son cœur la clarté de
la lumière de Dieu, motif de son
espérance.

C. Ruiz / M. de Sandoval [1]. Cf. Jn
14, 7.

[2]. Sillon, n° 684.



[3]. Sillon, n° 95.

[4]. Jean Paul II, Lettre aux jeunes à
l’occasion de l’Année internationale de
la jeunesse, 31 mars 1985, n° 7.

[5]. Cf. Jn 17, 21.

[6]. Jean Paul II, Lettre aux jeunes à
l’occasion de l’Année internationale de
la jeunesse, 31 mars 1985, n° 7.

[7]. Mc 10, 21.

[8]. Lc 22, 62.

[9]. Ac 5, 41.

[10]. Mt 9, 22.

[11]. Jean Paul II, Litt. apost. 
Rosarium Virginis Mariæ, 16 octobre
2002, n° 10.

[12]. Ibid. n° 9.

[13]. Cf. J. Ratzinger, Intervention au
Congrès Il volto nascosto e



trasfigurato di Cristo, Rome, 20
octobre 2001.

[14]. Amis de Dieu, n° 175 ; Mt 5, 8.

[15]. Cf. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture, p.
84 ; cf. Lc 10, 29-37.

[16]. Cf. Ibid., p. 81-82.

[17]. Amis de Dieu, n° 186 ; cf. saint
Grégoire le Grand, Moralia, 21, 2, 4.

[18]. Mt 5, 28.

[19]. J. Ratzinger, L’Europa di
Benedetto nella crisi delle culture, p.
81-91.

[20]. Ibid., p. 86-87.

[21]. Mt 7, 2.

[22]. Cf. De spiritu, n° 80 et 82.

[23]. Saint Rosaire, Appendice, IVe,
mystère lumineux.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/regards/

(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/regards/
https://opusdei.org/fr-lu/article/regards/

	"Regards"

