
opusdei.org

Redonne-moi la joie
d’être sauvé

Nous avons besoin de recevoir
la miséricorde de Dieu pour
pouvoir à notre tour la donner:
lui montrer nos blessures, nous
laisser soigner, nous laisser
aimer. Dans un monde qui est
«souvent dur avec le pécheur et
mou avec le péché», le psaume
'Miserere' – prends pitié de moi
– est la grande prière du pardon
qui libère l’âme et nous rend la
joie de retrouver la maison du
Père.



22/09/2020

Miserere mei, Deus, secundum
misericordiam tuam: prends pitié de
moi, mon Dieu, par ta grande bonté
(Ps 51 [50],3). Depuis trois
millénaires le psaume miserere
nourrit la prière de chaque
génération du peuple de Dieu. Les 
Laudes de la liturgie des heures le
reprennent chaque vendredi. Saint
Josémaria et ses successeurs le prient
tous les soirs [1], leur corps
exprimant le sens de ce «Magnificat
de la miséricorde», comme l’a
récemment appelé le Pape: «Le 
Magnificat d’un cœur contrit et
humilié qui, dans son péché, a la
grandeur de confesser le Dieu fidèle
plus grand que le péché» [2].

Le psaume miserere nous plonge
dans une «profonde méditation sur
la coulpe et la grâce»[3]. La tradition



du peuple d’Israël le place dans la
bouche du roi David lorsque Dieu lui
fit le reproche, par le prophète
Nathan, d’avoir tué Urie et commis
l’adultère avec sa femme Bethsabée 
[4]. Le prophète s’est servi d’une
parabole [5] pour que David lui-
même reconnaisse son péché. 
Peccavi Domino, «j’ai péché contre le
Seigneur»: le miserere – prends pitié
de moi – qui jaillit du cœur de David
exprime aussi sa désolation
intérieure, la conscience qu’il a de la
douleur qu’il a répandue autour de
lui. Comprendre que son péché
atteint Dieu, les autres et lui-même le
pousse à chercher refuge et guérison
dans le Seigneur, le seul qui puisse
arranger les choses: «devant lui nous
rassurerons notre cœur, quelque
reproche que le cœur nous adresse,
car Dieu est plus grand que notre
cœur et il connaît toutes choses» (1Jn
3,20).

Car ils ne savent pas ce qu’ils font



Dans un premier temps nous ne
voyons que la libération que le péché
semble offrir: se passer de Dieu pour
être vraiment soi-même. Mais cette
apparente libération – un mirage –
devient très vite un lourd fardeau.
L’homme fort et indépendant qui
pensait pouvoir museler sa
conscience, se rend car «tôt ou tard le
moment arrive où l’âme n’en peut
plus, où les explications habituelles
ne lui suffisent plus, où les
mensonges des faux prophètes ne la
satisfont plus» [6]. C’est le début de la
conversion, ou de l’une des
conversions successives de notre vie
qui sont «plus importantes encore et
plus difficiles» [7].

Le processus n’est pas toujours aussi
rapide que dans l’histoire du roi
David. La cécité qui précède et
accompagne le péché, qui grandit
même avec lui, peut se prolonger par
la suite: nous nous leurrons avec des
excuses, nous disant que l’affaire



n’est pas si importante que cela…
Nous trouvons fréquemment aussi
cette situation autour de nous, «dans
un monde souvent dur avec le
pécheur et mou avec le péché»[8] :
dur avec le pécheur parce que sa
conduite laisse clairement entrevoir
à quel point le péché est corrosif ;
mais mou avec le péché parce que le
reconnaitre comme tel reviendrait à
s’interdire certaines libertés. Nous
courons tous le risque de voir chez
les autres le côté laid du péché sans
le condamner en nous-mêmes. De la
sorte, nous manquons de
miséricorde et nous nous rendons
aussi incapables de l’accueillir.

L’aveuglement du péché et de la
tiédeur, qui est une sorte de
tromperie volontaire, de cécité
recherchée - nous voulons ne pas
voir, nous faisons semblant de ne pas
voir – cet aveuglement a besoin du
pardon de Dieu. C’est ainsi que Jésus
voit le péché quand il dit du haut de



la croix: «Père, pardonne-leur car ils
ne savent pas ce qu’ils font» (Lc
23,34). Le sens profond de ces mots
du Seigneur nous échapperait si nous
les voyions comme une simple
excuse sympathique qui occulterait
le péché. Lorsque nous nous
éloignons de Dieu, nous savons et
nous ne savons pas ce que nous
faisons. Nous sommes conscients de
ne pas bien agir, mais nous oublions
que ce chemin ne nous mène nulle
part. Le Seigneur prend pitié des
deux attitudes, même de la tristesse
profonde qui nous envahit ensuite.
Saint Pierre savait et ne savait pas ce
qu’il faisait quand il niait connaître
l’Ami. Après il «pleura
amèrement» (Mt 26,75) et les larmes
rendirent son regard plus propre et
plus lucide.

« La miséricorde du Christ n’est pas
une grâce à bon marché qui
banaliserait le mal. Le Christ porte
dans son corps et en son âme tout le



poids du mal, toute sa force
destructrice. Il brûle et transforme le
mal dans la souffrance, dans le feu
de son amour souffrant» [9]. Ses
paroles de pardon depuis la croix –
«ils ne savent pas ce qu’ils font» -
dévoilent son projet de miséricorde à
notre égard: le retour à la maison du
Père. C’est aussi la raison de nous
placer depuis la croix sous la
protection de sa Mère.

La nostalgie de la maison du Père

«D’une certaine façon, la vie
humaine est un continuel retour vers
la maison de notre Père» [10]. La
conversion, et les conversions,
commencent et recommencent
quand nous nous rendons compte
qu’en fait nous n’avons plus de foyer.
Le fils prodigue ressent la « nostalgie
du pain fraîchement cuit que les
employés de sa maison, la maison de
son père, prennent au petit-déjeuner.
La nostalgie est un sentiment



puissant en lien avec la miséricorde
car elle « élargit » l’âme (…). Dans ce
large horizon de la nostalgie, ce
jeune homme – dit l’Évangile – est
entré en lui-même et s’est senti
misérable. Et chacun de nous peut
chercher ou se laisser conduire
jusqu’à ce point où il se sent plus
misérable. Chacun de nous porte en
soi le secret de sa propre misère…Il
faut demander la grâce de le
trouver» [11].

Être en dehors de la maison du père
– se dit le fils prodigue – revient en
réalité à être hors de sa propre
maison. Il la redécouvre: le lieu qui
lui semblait un obstacle à sa
réalisation personnelle se révèle être
le foyer qu’il n’aurait jamais dû
abandonner. Mais ceux qui se
trouvent à l’intérieur de la maison du
père peuvent aussi avoir leur cœur
dehors. C’est ce qui arrive au frère
aîné de la parabole: même s’il n’était
pas parti, son cœur était loin. C’est



aussi à lui que s’appliquent les
paroles du prophète Isaïe, auxquelles
Jésus fait allusion en disant «ce
peuple m’honore des lèvres, mais son
cœur est fort loin de moi» (Is 29,13)
[12]. Le frère aîné ne dit jamais
«père», ne dit jamais «frère»; il ne
pense qu’à lui-même et se vante
d’être toujours resté auprès de son
père et de l’avoir servi (…) Pauvre
père! Un fils s’en était allé et l’autre
n’avait jamais été vraiment proche
de lui. La souffrance du père est
comme la souffrance de Dieu, la
souffrance de Jésus lorsque nous
nous éloignons: nous partons au loin
ou nous sommes près sans être
proches»[13]. Même si nous ne nous
sommes pas éloignés comme le cadet,
nous réaliserons parfois fortement
dans notre vie à quel point nous
ressemblons au fils aîné. Dieu nous
donne alors plus de lumière, Il nous
veut plus près de son cœur. Ce sont
des moments d’une nouvelle
conversion.



Dans le dialogue du père avec l’aîné 
[14], la dureté du cœur de celui-ci
frappe face à la tendresse du cœur
du père : sa réponse amère laisse
entrevoir qu’il avait perdu la joie
d’être dans la maison du père. C’est
bien pour cela qu’il ne pouvait pas se
réjouir avec lui et avec son frère.
Pour l’un comme pour l’autre, des
reproches seulement car il ne voyait
que leurs défaillances. «Lorsque la
vie intérieure se ferme sur ses
propres intérêts, il n’y a plus de place
pour les autres (…), on n’écoute plus
la voix de Dieu, on ne jouit plus de la
douce joie de son amour,
l’enthousiasme de faire le bien ne
palpite plus. Même les croyants
courent ce risque, certain et
permanent» [15].

Le père aussi est surpris devant cette
dureté et il essaie d’attendrir le cœur
de son fils qui, tout en ayant été
auprès de lui, jalousait plus ou moins
consciemment le fol égoïsme du frère



cadet; lui avait un égoïsme plus
«raisonnable», plus subtil et peut-
être plus dangereux. Le père tente de
lui expliquer qu’il «fallait bien
festoyer et se réjouir, puisque ton
frère que voilà était mort et il est
revenu à la vie» (Lc 15,32). Avec la
force d’un père et la tendresse d’une
mère, il le gronde en lui disant: qu’as-
tu dans le cœur, mon fils? Tu devrais
te réjouir. « Lui aussi a besoin de
découvrir la miséricorde du père» 
[16]: il a besoin de découvrir cette
nostalgie de la maison du père, cette
douce douleur qui nous fait revenir.

Redonne-moi la joie d’être sauvé

Tibi, tibi soli peccavi et malum coram
te feci – «j’ai péché contre toi, contre
toi seul, et j’ai fait ce qui est mal à tes
yeux » (Sal 51 [50] 6). L’Esprit Saint,
qui «confondra le monde à propos de
péché» [17], nous fait comprendre
que cette nostalgie, ce mal-être n’est
pas qu’un déséquilibre intérieur ; il a



sa source la plus profonde dans une
relation blessée: nous nous sommes
éloignés de Dieu; nous l’avons laissé
seul et nous nous sommes laissés
seuls. «In multa defluximus»[18],
écrit saint Augustin: lorsque nous
nous écartons de Dieu, nous nous
éparpillons dans beaucoup de choses
et notre maison est laissée à
l’abandon [19]. C’est l’Esprit Saint qui
nous pousse à revenir vers Dieu, le
seul qui peut pardonner les péchés 
[20]. De même qu’il planait au-dessus
des eaux dès les premiers instants de
la création [21], ainsi maintenant sur
les âmes; il incita la femme
pécheresse à s’approcher
silencieusement de Jésus et elle fut
accueillie par la miséricorde de Dieu,
les convives ne comprenant pas la
raison des larmes, du parfum, des
cheveux [22]: Jésus exulta et dit à son
sujet qu’on lui avait beaucoup
pardonné parce qu’elle avait
beaucoup aimé [23].



La nostalgie de la maison du père est
faite de proximité, de miséricorde
divine ; on a besoin de laisser à
nouveau «le cœur à vif,
humainement et divinement
transpercé par un amour ferme,
sacrifié, généreux» [24]. Si, comme le
fils cadet, nous nous réfugions dans
les bras du père, nous comprendrons
que Dieu lui-même est le remède à
nos blessures. C’est alors qu’apparaît
«le troisième fils» : Jésus qui lave nos
pieds, Jésus qui est devenu esclave
pour nous, lui qui, «de condition
divine, ne se prévalut pas d’être
l’égal de Dieu, mais il s’anéantit lui-
même prenant condition
d’esclave» (Fil 2,6-7). Ce Fils-Esclave,
c’est Jésus! Il est le prolongement des
bras et du cœur du Père: c’est lui qui
a accueilli le prodigue et lavé ses
pieds sales, c’est lui qui a préparé le
banquet pour la fête du pardon»[25].

Cor mundum crea in me, Deus – «crée
en moi un cœur pur, mon Dieu» (Sal



50 [51],12). Le psaume revient une
fois et une autre sur la pureté du
cœur[26]. Il ne s’agit pas de
narcissisme ni de scrupule, car «le
chrétien n’est pas un maniaque qui
collectionne des états de service
irréprochables»[27]. C’est une affaire
d’amour: le pécheur repenti est
disposé à faire ce qu’il faudra pour
guérir son cœur, pour récupérer la
joie de vivre avec Dieu. Redde mihi
laetitiam salutaris tui – «redonne-moi
la joie d’être sauvé» (Sal 51 [50],14):
lorsqu’on voit les choses de cette
façon, la confession n’est pas quelque
chose de froid, une sorte de
démarche administrative. « Cela peut
nous faire du bien de nous
demander: est-ce qu’après m’être
confessé je fais la fête? Ou bien est-ce
que je passe rapidement à autre
chose, comme lorsqu’après être allé
chez le médecin nous voyons que les
analyses ne vont pas si mal et que
nous les remettons dans l’enveloppe
et passons à autre chose »[28].



Celui qui fait la fête se réjouit, il est
reconnaissant du pardon. Et il voit
alors la pénitence comme quelque
chose d’autre qu’une simple
démarche qui rétablit la justice: elle
est une exigence du cœur qui ressent
le besoin de confirmer ses paroles –
j’ai péché, Seigneur, j’ai péché – avec
sa vie. Saint Josémaria conseillait
pour cette raison «l’esprit de
pénitence»[29]. «Un cœur contrit et
humilié»comprend qu’on a besoin
d’un chemin de retour, de
réconciliation, ce qui ne se fait pas
du jour au lendemain. Puisque c’est
l’amour lui-même qui doit être guéri
pour atteindre une nouvelle
maturité, le remède ne peut être que
l’amour : « l’amour se paie par
l’amour »[30]. La pénitence est donc
l’affection qui – joyeusement, sans se
donner de l’importance, sans faire «
des bizarreries» [31] – nous pousse à
vouloir souffrir pour tout ce que
nous avons fait souffrir Dieu et les
autres. Voilà le sens de l’une des



formules que le prêtre peut choisir
dans le Rituel pour prendre congé du
pénitent après l’absolution, quand il
dit : « que tout ce que vous ferez de
bon et supporterez de pénible
contribue au pardon de vos
péchés»[32]. Et puis «qu’une vie est
vraiment peu de chose pour réparer!
»[33]. La vie tout entière est une
joyeuse contrition, une douleur
confiante – sans angoisse ni scrupule
– parce que cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies (Sal
51 [50],19) – «Dieu ne rejette pas un
cœur contrit et humilié».

Photos: Santiago González Barros

[1] Cf. A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. III, Rialp,
Madrid 2003, p. 405

[2] François, première méditation du
jubilée des prêtres, 2 VI 2016



[3] St. Jean-Paul II, Audience, 24 X
2001

[4] Cf. 2S 12, 2 ss.

[5] Cf. 2S 12, 2-4

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 260

[7] Saint Josémaria Escrivá, Quand le
Christ passe, 57

[8] François, Homélie, 24 XII 2015

[9] Cardinal Joseph Ratzinger,
Homélie, Missa pro eligendo pontifice,
18 IV 2005

[10] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 64

[11] François, première méditation
du jubilée des prêtres, 2 VI 2016

[12] Cf. Mat. 15,8

[13] François, Audience, 11 V 2016

[14] Cf Lc. 15,28-32



[15] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24 XI 2013),2

[16] François, Audience, 11 V 2016

[17] Cf. Jn. 16,8 C’est ainsi que Jean-
Paul II traduit ces mots tirés de la
prière sacerdotale de Jésus, qu’il a
profondément méditée dans
l’encyclique Dominus et vivificantem
(18 V 1986),27-48

[18] St. Augustin, Confessions X.29.40

[19] Cf. Mat. 23-38

[20] Cf. Lc. 7,48

[21] Cf. Gen. 1,2

[22] Cf. Lc. 7,36-50

[23] Cf. Lc. 7,47

[24] Amis de Dieu, 232

[25] François, Angelus, 6 III 2016

[26] Cf. Sal 50 (51), 4,9,11,12,19



[27] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 75

[28] François, Homélie 24 III 2016

[29] Cf. St. Josémaria, Forge 784; Amis
de Dieu 138-140; sur l’esprit de
pénitence et ses différentes
manifestations

[30] Saint Josémaria, Forge, 442

[31] Saint Josémaria, Forge, 60

[32] Rituel de la pénitence,104

[33] Saint Josémaria Escrivá, Via
Crucis VIII station

Carlos Ayxelà

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/redonne-moi-
la-joie-detre-sauve/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/redonne-moi-la-joie-detre-sauve/
https://opusdei.org/fr-lu/article/redonne-moi-la-joie-detre-sauve/
https://opusdei.org/fr-lu/article/redonne-moi-la-joie-detre-sauve/

	Redonne-moi la joie d’être sauvé

