
opusdei.org

Qu’est-ce que la
prudence?

La prudence est la vertu qui
permet à l'esprit de discerner
en toute circonstance quel est
notre vrai bien et de choisir les
moyens de le faire.

26/08/2020

La prudence est la vertu qui permet
à l'esprit de discerner en toute
circonstance quel est notre vrai bien
et de choisir les moyens de le faire.
[1]



Le jugement sur l'action la plus
adéquate pour réaliser le bien et la
décision de l'accomplir sont donc des
actes de la vertu de prudence. La
prudence repose sur la mémoire du
passé, la connaissance du présent et,
dans la mesure du possible, sur
l'estimation des conséquences des
décisions. Elle indique la juste
mesure des autres vertus, entre
l'excès et le défaut, entre
l'exagération et le manque ou la
médiocrité.

La prudence est liée à l’intelligence ;
plus encore, elle réside, selon ce
qu'enseigne la tradition
philosophique, dans la raison
pratique, c'est-à-dire dans la raison
dans la mesure où elle est orientée et
se tourne vers la praxis, vers l'action.
Mais elle suppose le désir et l'amour
du bien. C'est ce qui distingue la
prudence de la ruse, et aussi de cette
prudence de la chair dont parle saint
Paul (cf. Rm 8, 6) : « la prudence de



ceux qui ont l’intelligence, mais qui
s’efforcent de ne pas l’utiliser pour
découvrir et aimer le Seigneur. La
véritable prudence est celle qui reste
attentive aux insinuations de Dieu et
qui, dans cette écoute vigilante,
reçoit dans l’âme des promesses et
des réalités de salut »[2].

Écriture Sainte : "le sage de cœur
sera appelé prudent" (Pr 16 :21)

Dans la Sainte Écriture, la prudence
apparaît tout d’abord comme le
propre de Dieu : « Moi, la Sagesse, Je
vis avec la prudence, j'ai inventé la
science de la réflexion. Les conseils
et l'habileté sont miens, comme
l'intelligence et la force » (Prov 8,
12-14). Job s’exclame : « Avec lui sont
la sagesse et la puissance, et de lui
sont l'intelligence et conseil » (Job, 12,
13). Par conséquent, c'est Dieu qui
accorde la prudence à l'homme. C'est
avant tout un don de Dieu, une
grâce : « c'est Yahvé qui donne la



sagesse, de sa bouche naissent la
science et la prudence » (Prov 2, 6)
[3].

Pour atteindre la sagesse, il faut en
premier lieu la prière et la
méditation de la Parole de Dieu : «
Aussi j'ai prié et le discernement m'a
été donné. J'ai supplié et l'esprit de
sagesse est venu en moi. » (Sagesse 7,
7) ; « Mais, je savais que je ne
pourrais jamais obtenir la sagesse si
Dieu ne me la donnait, et il me fallait
déjà du discernement pour savoir de
qui viendrait ce bienfait. Je me
tournais donc vers le Seigneur et lui
fis cette prière. » (Sagesse 8, 21)[4]

Dans le Christ, la Sagesse de Dieu
faite chair, nous trouvons la parfaite
prudence et la liberté parfaite. Avec
ses œuvres, il nous enseigne que la
prudence veut que nous
transformions la vie en un service
des autres, amis et ennemis, pour



l'amour du Père ; avec sa mort sur la
croix, il nous montre que la vraie
prudence conduit même à donner sa
propre vie, en obéissance au Père,
pour le salut des hommes. Cette
prudence du Christ semble une
exagération et une imprudence aux
yeux des hommes. Quand il dit à ses
disciples qu'il doit aller à Jérusalem,
pour y souffrir et y mourir, Pierre «
se mit à lui faire de vifs reproches :
Dieu t'en garde, Seigneur ! Cela ne
t'arrivera pas. » Mais lui, se
retournant, dit à Pierre : « Passe
derrière moi Satan, Tu es pour moi
une occasion de chute : tes pensées
ne sont pas celles de Dieu mais celles
des hommes ! » (Mt 16, 22-23)[5].

La mesure de la nouvelle prudence
est donnée par un amour sans
mesure du Royaume de Dieu, valeur
absolue qui rend tout le reste relatif :
« Cherchez d'abord le Royaume et sa
justice, et le reste vous sera donné
par surcroît » (Mt 6, 33). Il vaut la



peine de tout donner pour le
Royaume (cf. Mt 13, 44-46), jusqu'à la
vie même, car selon la logique
divine, celui qui trouve sa vie la perd,
et celui qui la perd, la trouve (cf. Mt
10, 39). En conséquence, de
nombreuses attitudes qui semblent
prudentes aux yeux humains, sont
vraiment stupides, comme celle de
l'homme qui accumule des richesses
mais oublie son âme (cf. Lc 12,
16-20), celle du jeune homme qui ne
veut pas suivre le Christ parce qu'il a
de grands biens (cf. Lc 18, 18-23), ou
celle du serviteur qui enterre son
talent au lieu de le faire fructifier
pour le Seigneur (cf. Mt 25, 24-28). Ce
sont des comportements imprudents
qui trouvent leur racine dans le
manque de liberté, dans l'esclavage
volontaire des biens matériels ou de
son propre confort[6].

Les actes propres de la prudence :
le conseil, le jugement et la
décision droite



Dans la prudence, il y a trois actes : le
conseil (consilium), le jugement
pratique (iudicium practicum) et le
précepte (praeceptum), pouvoir
(imperium) ou mandat[7]; les deux
premiers sont cognitifs et le
troisième est impératif. « Le premier
pas de la prudence consiste à
reconnaître ses limites : c’est la vertu
de l’humilité. Admettre que, sur
certains points, nous n’arrivons pas à
tout comprendre, qu’en bien des cas
nous ne saisissons pas des choses
qu’il est indispensable d’avoir
présentes à l’esprit à l’heure de juger.
C’est pourquoi nous avons recours à
un conseiller ; pas à n’importe lequel,
mais à celui qui en a la capacité (...).
Il est ensuite nécessaire de juger,
parce que la prudence exige
d’ordinaire une décision rapide,
opportune. S’il est parfois prudent de
retarder la décision jusqu’à réunir
tous les éléments qui permettent de
juger, il serait très imprudent, en
d’autres occasions, de ne pas



commencer à mettre en œuvre le
plus tôt possible ce que nous
estimons devoir faire ; surtout
lorsque le bien des autres est en
cause »[8].

Pour être prudent, il ne suffit pas de
délibérer pour bien se faire
conseiller et juger correctement ce
qui doit être fait. Il faut mettre en
pratique ce qui a été jugé
convenable. Ne pas le faire,
l'omettre, serait imprudent. Cet acte,
qui consiste à mettre en œuvre ce qui
doit être fait, est l’acte propre de la
vertu de prudence[9], c’est pourquoi
la prudence peut être définie comme
« la vertu de la fonction impérative
de la raison pratique qui détermine
directement l'action »[10].

C’est précisément ici qu’on peut le
mieux apprécier la relation intime
entre prudence et liberté. Pour
mettre en pratique ce qui a été jugé
approprié il faut ne pas se laisser



dominer par la peur, la paresse, ou
par des liens qui seraient tendus en
dernier ressort par l'égoïsme ou
l'orgueil. Bien qu'il puisse être
convenable de savoir attendre les
conseils et les délibérations, une fois
la décision prise il faut la mettre en
œuvre rapidement et avec diligence.
Ici, le mot diligence (de diligo, aimer)
va au-delà de ce que le langage
ordinaire comprend généralement. Il
s'agit d'agir rapidement poussé par
l'amour du bien.

La juste mesure

Saint Josémaria a toujours essayé de
transmettre deux attitudes par
rapport à la prudence. La flexibilité
pour savoir s'adapter à chaque
situation, sans être lié à la rigidité
d'une « casuistique stérile »[11], qui
vient essentiellement de l'orgueil ou
d'une crainte exacerbée de se
tromper. Et la volonté de rectifier :
« Ce n’est pas celui qui ne se trompe



jamais qui est prudent, mais bien
celui qui sait rectifier ses erreurs[12].
» « Il y a des choses que tu fais bien
et il y a des choses que tu fais mal.
Que les premières te remplissent de
joie et d’espérance ; et fais face sans
te décourager aux secondes, afin de
te corriger ».[13]

Non seulement la prudence existe
chez les personnes, mais elle peut
aussi être nécessaire dans les
organisations. Par exemple, Saint
Josémaria a établi que la structure et
l’organisation de gouvernement de
l’Opus Dei dans ses différentes
strates devait être collégiale, basée
sur la responsabilité de ceux qui en
feront partie et sur la confiance
mutuelle. À cet égard, il disait dans 
Sillon : « Les décisions de
gouvernement, quand elles sont
prises à la légère par une seule
personne, sont toujours, ou presque



toujours, marquées par une vision
unilatérale des problèmes. - Aussi
grands que soient ton esprit de
réparation et ton talent, tu dois
écouter ceux qui partagent avec toi
cette charge de direction » (n° 392).

Chacune des personnes qui
composent les différents organes de
gouvernement doit assumer
pleinement sa propre responsabilité,
exprimer librement son avis, sans se
réfugier dans l’anonymat : « Une
règle fondamentale pour bien
gouverner : partager les
responsabilités, sans que cela signifie
rechercher la facilité ou l'anonymat.
J’insiste : partager les
responsabilités ; en demandant à
chacun de rendre compte de sa
charge, pour pouvoir en « rendre
compte » à Dieu, et aux âmes s'il le
faut. »[14]

Prudence et confiance en Dieu :
audace



Nous avons déjà vu la partie
humaine de la vertu de prudence. Il
faut ajouter que, lorsque nous
sommes confrontés à une tâche
difficile, et même apparemment
irréalisable, nous devons aussi
découvrir quelle est la Volonté de
Dieu. Cela signifie agir avec une foi et
une confiance totales dans l'aide
divine. Saint Josémaria était
convaincu que si Dieu demandait
quelque chose, même si
humainement cela pouvait paraître
imprudent, il fallait plonger dans
l'action, parce que Dieu en donnerait
les moyens.

C'est ainsi qu'il l'a vécu. C'est ainsi
qu'il a appris à le vivre. Et c'est ainsi
qu’il l'a laissé par écrit en relation
aussi bien avec les œuvres
apostoliques qu'avec la vie
spirituelle : « Dans les entreprises
d’apostolat, il est bon — c’est un
devoir — de tenir compte de tes
moyens terrestres (2 + 2 = 4), mais



n’oublie jamais, au grand jamais !
que tu dois heureusement compter
sur un autre terme de l’addition :
Dieu + 2 + 2… »[15]. « Rejette loin de
toi le désespoir où te conduit la
connaissance de ta misère. — C’est
vrai : financièrement parlant, tu es
un zéro…, par ton rang social, un
autre zéro…, et un autre par tes
vertus, et un autre par ton talent…
Mais, à gauche de tous ces zéros, il y
a le Christ… Et cela fait un chiffre
incommensurable ! "[16].

Il n'est donc pas étrange qu'il mette
la prudence en relation avec une
attitude qui peut sembler opposée :
l'audace. Il l'a fait fréquemment, en
les unissant - et ceci explique le lien
entre les deux réalités - à travers la
confiance en Dieu : « Dieu et audace !
— L’audace n’est pas imprudence. —
L’audace n’est pas témérité. »[17] «
N’y prête pas attention. — Les
“prudents” ont toujours qualifié de
folies les œuvres de Dieu. — En



avant, de l’audace ! »[18] Des
expériences recueillies dans Chemin
qui se complètent avec une autre
dans Sillon où l'audace est présentée
comme fruit d'une force informée
par la foi : « L'audace n'est ni
imprudence, ni témérité irréfléchie,
ni simple hardiesse. L'audace c'est la
force, vertu cardinale, nécessaire à la
vie de l'âme."[19]

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliographie de base et lectures
recommandées

Bibliographie de base : Catéchisme
de l'Église catholique, 1762-1770,
1803-1832 et 1987-2005



Lectures recommandées :

Saint Josémaria, Homélie Vertus
humaines, dans Amis de Dieu,
73-92.

KÜCKING, Marlies, Prudence
dans Dictionnaire de Saint
Josémaria (2013), ILLANES José
Luis.
TRIGO, Tomás, Scripta
Theologica 34 (2002/1) 273-307

[1] Cf. Catéchisme de l’Eglise
Catholique, n¨1806.

[2] Amis de Dieu, 87.

[3] Cf T. TRIGO, Scripta Theologica 34
(2002/1) pp. 273-307.

[4] Ibidem

[5] Ibidem

[6] Ibidem

[7] Cfr. S.Th., II-II, q. 47, a. 8, co

• 

• 

• 



[8] Amis de Dieu, n°86

[9] Cfr. S.Th., II-II, q. 47, a. 8

[10] M. RHONHEIMER, La
perspective morale. Fondements de
l'éthique philosophique, Rialp,
Madrid 2000, 241. Cf. A. RODRÍGUEZ
LUÑO, La scelta etica. Il raporto fra
libertà & virtù, Milano 1988, 83ss.

[11] Amis de Dieu, n°222

[12] Amis de Dieu, n°88

[13] Sillon, n°68

[14] Sillon, n°972

[15] Chemin, n°471

[16] Chemin, n°473

[17] Chemin, n°401

[18] Chemin, n°479

[19] Sillon, n°97



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/quest-ce-que-la-
prudence/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/quest-ce-que-la-prudence/
https://opusdei.org/fr-lu/article/quest-ce-que-la-prudence/
https://opusdei.org/fr-lu/article/quest-ce-que-la-prudence/

	Qu’est-ce que la prudence?

