
opusdei.org

« Prends soin de lui »

À l’occasion de la 33ème
journée mondiale des malades,
le pape François nous invite à «
suivre l’exemple évangélique
du Bon Samaritain pour
devenir un bon hôpital de
campagne ». Découvrez ici son
message.

11/02/2023

MESSAGE DU PAPE FRANÇOIS

POUR LA XXXIème JOURNÉE
MONDIALE DU MALADE

11 février 2023



« Prends soin de lui ».

La compassion comme exercice
synodal de guérison

Chers frères et sœurs !

La maladie fait partie de notre
expérience humaine. Mais elle peut
devenir inhumaine si elle est vécue
dans l’isolement et dans l’abandon, si
elle n’est pas accompagnée de soins
et de compassion. Quand on marche
ensemble, il arrive que quelqu’un se
sente mal, qu’il doive s’arrêter en
raison de la fatigue ou d’un incident
de parcours. C’est là, dans ces
moments-là, que l’on se rend compte
de la façon dont nous cheminons : si
réellement nous cheminons ensemble
ou bien si l’on est sur la même route,
mais chacun pour son compte, ne
s’occupant que de ses propres
intérêts et laissant les autres
“s’arranger” comme ils peuvent. Par
conséquent, en cette XXXIème Journée
Mondiale du Malade, au beau milieu



d’un parcours synodal, je vous invite
à réfléchir sur le fait que c’est
précisément à travers l’expérience de
la fragilité et de la maladie que nous
pouvons apprendre à marcher
ensemble selon le style de Dieu, qui
est proximité, compassion et
tendresse.

Dans le Livre du prophète Ézéchiel,
dans un grand oracle qui constitue
un des points culminants de la
Révélation, le Seigneur parle ainsi : «
C’est moi qui ferai paître mon
troupeau, et c’est moi qui le ferai
reposer – oracle du Seigneur Dieu. La
brebis perdue, je la chercherai ;
l’égarée, je la ramènerai. Celle qui est
blessée, je la panserai. Celle qui est
malade, je lui rendrai des forces […]
je la ferai paître selon le droit » (34,
15-16). L’expérience de l’égarement,
de la maladie et de la faiblesse fait
naturellement partie de notre
chemin : ils ne nous excluent pas du
peuple de Dieu, au contraire, ils nous



placent au centre de l’attention du
Seigneur, qui est Père et ne veut
perdre en chemin pas même un seul
de ses enfants. Il s’agit donc
d’apprendre de lui, pour être
véritablement une communauté qui
chemine ensemble, capable de ne pas
se laisser contaminer par la culture
du rejet.

L’Encyclique Fratelli tutti, comme
vous le savez, propose une lecture
actualisée de la parabole du Bon
Samaritain. Je l’ai choisie comme
point cardinal, comme pivot, pour
pouvoir sortir des « ombres d’un
monde fermé » et « penser et
engendrer un monde ouvert » (cf. n.
56). Il existe, en effet, un lien profond
entre cette parabole de Jésus et les
nombreuses façons dont la fraternité
est aujourd’hui niée. En particulier,
le fait que la personne malmenée et
volée soit abandonnée au bord de la
route représente la condition où sont
laissés trop de nos frères et sœurs au

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#56
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#56


moment où ils ont le plus besoin
d’aide. Il n’est pas facile de
distinguer entre les assauts menés
contre la vie et sa dignité qui
proviennent de causes naturelles et
ceux qui sont, en revanche, causés
par les injustices et les violences. En
réalité, le niveau des inégalités et la
prévalence des intérêts de quelques-
uns affectent désormais tous les
milieux humains, de sorte qu’il
apparaît difficile de considérer
quelque expérience que ce soit
comme étant “naturelle”. Toute
souffrance prend place dans une
“culture” et au milieu de ses
contradictions.

Ce qui importe, toutefois, c’est de
reconnaître la condition de solitude,
d’abandon. Il s’agit d’une atrocité qui
peut être surmontée avant toute
autre injustice, car – comme le
rapporte la parabole – il suffit d’un
instant d’attention, d’un mouvement
intérieur de compassion, pour



l’éliminer. Deux passants, considérés
comme des religieux, voient le blessé
mais ne s’arrêtent pas. Le troisième,
au contraire, un Samaritain, un
homme méprisé, est mû par la
compassion et prend soin de cet
étranger qui gît au bord de la route,
le traitant comme un frère. En
faisant cela, sans même y penser, il
change les choses, il engendre un
monde plus fraternel.

Frères et sœurs, nous ne sommes
jamais prêts pour la maladie. Et
souvent nous ne sommes pas prêts
non plus à admettre que nous
avançons en âge. Nous craignons la
vulnérabilité, et la culture
envahissante du marché nous pousse
à la nier. Il n’y a pas de place pour la
fragilité. Et ainsi le mal, quand il fait
irruption et nous assaille, nous laisse
à terre, assommés. Il peut alors
arriver que les autres nous
abandonnent ou qu’il nous semble
devoir les abandonner, pour ne pas



être un poids pour eux. Ainsi
commence la solitude et le sentiment
amer d’une injustice nous
empoisonne car le Ciel aussi semble
se fermer. De fait, nous peinons à
demeurer en paix avec Dieu, quand
la relation avec les autres et avec
nous-mêmes se détériore. Voilà
pourquoi il est si important,
notamment en ce qui touche à la
maladie, que l’Église tout entière se
mesure à l’exemple évangélique du
Bon Samaritain, pour devenir un bon
“hôpital de campagne” : sa mission
s’exprime en effet en prenant soin
des autres, particulièrement dans les
circonstances historiques que nous
traversons. Nous sommes tous
fragiles et vulnérables ; nous avons
tous besoin de cette attention
remplie de compassion qui sait
s’arrêter, s’approcher, soigner et
soulager. La condition des malades
est donc un appel qui interrompt
l’indifférence et freine les pas de



ceux qui avancent comme s’ils
n’avaient ni frères ni sœurs.

La Journée Mondiale du Malade, en
effet, n’invite pas seulement à la
prière et à la proximité envers les
souffrants ; en même temps, elle vise
à sensibiliser le peuple de Dieu, les
institutions sanitaires et la société
civile à une nouvelle façon d’avancer
ensemble. La prophétie d’Ézéchiel
citée au début contient un jugement
très dur sur les priorités de ceux qui
exercent un pouvoir économique,
culturel et gouvernemental sur le
peuple : « Vous vous êtes nourris de
lait, vous vous êtes vêtus de laine,
vous avez sacrifié les brebis les plus
grasses, mais vous n’avez pas fait
paître le troupeau. Vous n’avez pas
fortifié les brebis chétives, soigné
celle qui était malade, pansé celle qui
était blessée. Vous n’avez pas ramené
celle qui s’égarait, cherché celle qui
était perdue. Mais vous les avez
régies avec violence et dureté » (34,



3-4). La Parole de Dieu est toujours
éclairante et contemporaine. Non
seulement pour dénoncer, mais aussi
pour proposer. De fait, la conclusion
de la parabole du Bon Samaritain
nous suggère que l’exercice de la
fraternité, qui commence par une
rencontre en tête-à-tête, peut être
élargi à une prise de soin organisée.
L’auberge, l’aubergiste, l’argent, la
promesse de se tenir mutuellement
informé (cf. Lc 10, 34-35) : tout cela
fait penser au ministère des prêtres,
au travail des agents sociaux et de
santé, à l’engagement des familles et
des volontaires grâce auxquels,
chaque jour, dans chaque partie du
monde, le bien s’oppose au mal.

Les années de la pandémie ont
augmenté notre sentiment de
gratitude pour ceux qui œuvrent
chaque jour pour la santé et la
recherche. Mais il ne suffit pas de
sortir d’une aussi grande tragédie
collective en honorant des héros. La



covid-19 a mis à dure épreuve ce
grand réseau de compétences et de
solidarité et a montré les limites
structurelles des systèmes de bien-
être (welfare) existants. Il faut donc
qu’à la gratitude corresponde la
recherche active de stratégies et de
ressources, dans chaque pays, pour
que tout être humain ait l’assurance
d’avoir accès aux soins et que le droit
fondamental à la santé soit garanti.

« Prends soin de lui » (Lc 10, 35) :
telle est la recommandation du
Samaritain à l’aubergiste. Jésus la
répète aussi à chacun de nous et, à la
fin, nous exhorte ainsi : « Va, et toi
aussi, fais de même ». Comme je l’ai
souligné dans Fratelli tutti, « la
parabole nous montre par quelles
initiatives une communauté peut
être reconstruite grâce à des hommes
et des femmes qui s’approprient la
fragilité des autres, qui ne
permettent pas qu’émerge une
société d’exclusion mais qui se font

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67


proches et relèvent puis réhabilitent
celui qui est à terre, pour que le bien
soit commun » (n° 67). De fait, « nous
avons été créés pour une plénitude
qui n’est atteinte que dans l’amour.
Vivre dans l’indifférence face à la
douleur n’est pas une option possible
» (n. 68).

Le 11 février 2023 aussi, tournons
notre regard vers le Sanctuaire de
Lourdes comme vers une prophétie,
une leçon confiée à l’Église au cœur
de la modernité. Il n’y a pas que ce
qui a de la valeur qui fonctionne et il
n’y a pas que celui qui produit qui
compte. Les personnes malades sont
au centre du peuple de Dieu qui
avance avec elles comme prophétie
d’une humanité où chacun est
précieux et où personne n’est à
exclure.

Je confie chacun de vous, qui êtes
malades, à l’intercession de Marie,
Santé des malades ; vous aussi qui



prenez soin d’eux en famille, par le
travail, la recherche et le
volontariat ; et vous qui vous
engagez à tisser des liens personnels,
ecclésiaux et civils de fraternité.
J’envoie à tous ma bénédiction
apostolique.

Rome, Saint-Jean-de-Latran, 10
janvier 2023

FRANÇOIS

source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/prends-soin-de-
lui/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/prends-soin-de-lui/
https://opusdei.org/fr-lu/article/prends-soin-de-lui/
https://opusdei.org/fr-lu/article/prends-soin-de-lui/

	« Prends soin de lui »

