
opusdei.org

Pourquoi Rome?

Depuis les temps les plus
anciens l'Eglise de Rome
célèbre la solennité des grands
Apôtres Pierre et Paul comme
une unique fête le même jour,
le 29 juin. Pierre et Paul se sont
rencontrés au moins deux fois à
Jérusalem; à la fin, leurs deux
parcours débouchent à Rome.
Pourquoi? Est-ce là plus qu'un
pur hasard? Un message
durable y est-il contenu?

24/06/2012



HOMÉLIE DU PAPE BENOÎT XVI EN
LA SOLENNITÉ DES SAINTS
APÔTRES PIERRE ET PAUL

Ils sont devenus frères

Depuis les temps les plus anciens
l'Eglise de Rome célèbre la solennité
des grands Apôtres Pierre et Paul
comme une unique fête le même
jour, le 29 juin. A travers leur
martyre, ils sont devenus frères;
ensemble ils sont les fondateurs de la
nouvelle Rome chrétienne. C'est
comme tels que les chante l'hymne
des secondes Vêpres qui remonte à
Paulin d'Aquilée (+806)! "O Roma
felix - Rome heureuse, ornée de
pourpre par le sang précieux de
Princes aussi grands. Tu dépasses
toutes les beautés du monde, non par
ton mérite, mais par le mérite des
saints que tu as tués par l'épée
sanglante". Le sang des martyrs
n'invoque pas vengeance, mais il
réconcilie. Il ne se présente pas



comme une accusation, mais comme
une "lumière dorée", selon les
paroles de l'hymne des premières
Vêpres: il se présente comme force
de l'amour qui dépasse la haine et la
violence, en fondant ainsi une
nouvelle ville, une nouvelle
communauté. Par leur martyre, ces
derniers - Pierre et Paul - font à
présent partie de Rome: à travers le
martyre, Pierre aussi est devenu un
citoyen romain pour toujours. A
travers le martyre, à travers leur foi
et leur amour, les deux Apôtres
indiquent où se trouve la véritable
espérance, et sont les fondateurs
d'un nouveau genre de cité, qui doit
se former toujours à nouveau au sein
de la vieille cité humaine, qui reste
menacée par les forces contraires du
péché et de l'égoïsme des hommes.

En relation réciproque pour
toujours



En vertu de leur martyre, Pierre et
Paul sont en relation réciproque
pour toujours. Une des images
préférées de l'iconographie
chrétienne est le baiser des deux
apôtres en marche vers le martyre.
Nous pouvons dire: leur martyre lui-
même, au plus profond, est la
réalisation d'un baiser fraternel. Ils
meurent pour l'unique Christ et, dans
le témoignage pour lequel ils
donnent la vie, ils sont un. Dans les
écrits du Nouveau Testament nous
pouvons, pour ainsi dire, suivre le
développement de leur baiser, de
cette façon de créer l'unité dans le
témoignage et dans la mission. Tout
commence lorsque Paul, trois ans
après sa conversion, va à Jérusalem,
"pour faire la connaissance de
Pierre" (Ga 1, 18). Quatorze ans plus
tard, il monte de nouveau à
Jérusalem, pour exposer "aux
personnages les plus importants"
l'Evangile qu'il prêche, pour ne pas
prendre le risque de "courir pour



rien, ni avoir couru jusqu'à présent
pour rien" (Ga 2, 1sq).

A la fin de cette rencontre, Jacques,
Céphas et Jean lui donnent la main
droite, confirmant ainsi la
communion qui les rassemble dans
l'unique Evangile de Jésus Christ (Ga
2, 9). Un beau signe de ce baiser
intérieur qui s'étend, qui se
développe malgré la diversité des
tempéraments et des tâches, est le
fait que les collaborateurs
mentionnés à la fin de la Première
Lettre de saint Pierre - Silvain et
Marc - sont des collaborateurs tout
aussi proches de saint Paul. La
communion de l'unique Eglise, le
baiser des grands Apôtres, est rendue
visible de manière très concrète dans
la communauté des collaborateurs.

Pierre et Paul se sont rencontrés au
moins deux fois à Jérusalem; à la fin,
leurs deux parcours débouchent à
Rome. Pourquoi? Est-ce là plus qu'un



pur hasard? Un message durable y
est-il contenu? Paul arriva à Rome
comme prisonnier, mais dans le
même temps comme citoyen romain
qui, après son arrestation à
Jérusalem, avait précisément, en tant
que tel, fait recours à l'empereur
devant le tribunal duquel il fut
conduit. Mais dans un sens encore
plus profond, Paul est venu
volontairement à Rome. Grâce à la
plus importante de ses Lettres, il
s'était déjà approché intérieurement
de cette ville: il avait adressé à
l'Eglise de Rome l'écrit qui, plus que
tout autre, constitue la synthèse de
toute son annonce et de sa foi. Dans
le salut initial de la Lettre, il dit que
le monde entier parle de la foi des
chrétiens de Rome, et qu'elle est donc
connue partout comme exemplaire
(Rm 1, 8). Il écrit ensuite: "Je ne veux
pas vous le laisser ignorer, frères: j'ai
bien souvent eu l'intention de venir
chez vous" (1, 13). A la fin de la
Lettre, il reprend ce thème en



parlant à présent de son projet
d'aller jusqu'en Espagne: "Quand je
me rendrai en Espagne, en effet,
j'espère bien que je vous verrai en
passant, et que vous m'aiderez pour
me rendre là-bas quand j'aurai
d'abord un peu profité de cette
rencontre avec vous" (15, 24). "Et je
sais bien que ma venue chez vous
sera comblée de la bénédiction du
Christ" (15, 29).

Apporter l'Evangile jusqu'aux
frontières extrêmes du monde

Deux choses apparaissent ici de
manière évidente: Rome est pour
Paul une étape sur la route vers
l'Espagne, c'est-à-dire - selon sa
conception du monde - vers la partie
extrême de la terre. Il considère
comme sa mission de réaliser la
tâche reçue du Christ d'apporter
l'Evangile jusqu'aux frontières
extrêmes du monde. Sur ce parcours
se trouve Rome. Alors que



généralement Paul ne se rend que
dans les lieux où l'Evangile n'est pas
encore annoncé, Rome constitue une
exception. Il y trouve une Eglise dont
la foi parle au monde. Aller à Rome
fait partie de l'universalité de sa
mission comme envoyé à tous les
peuples. Le chemin vers Rome, que
déjà avant son voyage extérieur il a
parcouru intérieurement grâce à sa
Lettre, fait partie intégrante de sa
tâche d'apporter l'Evangile à toutes
les nations - de fonder l'Eglise
catholique, universelle. Aller à Rome
est pour lui l'expression de la
catholicité de sa mission. Rome doit
rendre la foi visible au monde entier,
elle doit être le lieu de la rencontre
dans l'unique foi.

Mais pourquoi Pierre est-il allé à
Rome?

A ce propos, le Nouveau Testament
ne se prononce pas de manière
directe. Il nous donne cependant



quelques indications. L'Evangile de
saint Marc, que nous pouvons
considérer un reflet de la prédication
de saint Pierre, est profondément
orienté vers le moment où le
centurion romain, face à la mort en
croix de Jésus Christ, dit: "Vraiment,
cet homme était le Fils de Dieu" (15,
39). Auprès de la Croix se révèle le
mystère de Jésus Christ. Sous la Croix
naît l'Eglise des nations: le centurion
du peloton d'exécution romain
reconnaît en Christ le Fils de Dieu.
Les Actes des Apôtres décrivent
comme une étape décisive pour
l'entrée de l'Evangile dans le monde
des païens, l'épisode de Corneille, le
centurion de la cohorte italique. Sur
un commandement de Dieu, il envoie
quelqu'un prendre Pierre et celui-ci,
suivant lui aussi un ordre divin, se
rend dans la maison du centurion et
prêche. Alors qu'il parle, l'Esprit
Saint descend sur la communauté
domestique rassemblée et Pierre dit:
"Pourrait-on refuser l'eau du



baptême à ces gens qui ont reçu
l'Esprit Saint tout comme nous?" (Ac
10, 47). Ainsi, dans le Concile des
Apôtres, Pierre devient l'intercesseur
pour l'Eglise des païens qui n'ont pas
besoin de la Loi, car "Dieu a purifié
leurs cœurs par la foi" (Ac15, 9). En
effet, dans la Lettre aux Galates, Paul
dit que Dieu a donné à Pierre la force
pour le ministère apostolique parmi
les circoncis; à Paul, il l'a en
revanche donnée pour le ministère
parmi les païens (2, 8). Mais cette
assignation ne pouvait être valable
que tant que Pierre restait avec les
Douze à Jérusalem, dans l'espérance
que tout Israël adhère au Christ.

Face au développement ultérieur, les
Douze reconnurent le moment où
eux aussi devaient se mettre en
marche vers le monde entier, pour
lui annoncer l'Evangile. Pierre, qui
selon l'ordre de Dieu avait le premier
ouvert la porte aux païens, laisse à
présent la présidence de l'Eglise



chrétienne juive à Jacques le mineur,
pour se consacrer à sa véritable
mission: au ministère pour l'unité de
l'unique Eglise de Dieu formée par
des juifs et des païens. Le désir de
saint Paul d'aller à Rome souligne -
comme nous l'avons vu -, parmi les
caractéristiques de l'Eglise, en
particulier le terme "catholica". Le
chemin de saint Pierre vers Rome,
comme représentant des peuples du
monde, est surtout soumis au mot
"una": sa tâche est de créer l'unité de
la catholica, de l'Eglise formée de
juifs et de païens, de l'Eglise de tous
les peuples. Et telle est la mission
permanente de Pierre: faire en sorte
que l'Eglise ne s'identifie jamais avec
une seule nation, avec une seule
culture ou avec un seul Etat. Qu'elle
soit toujours l'Eglise de tous. Qu'elle
réunisse l'humanité au-delà de toute
frontière et, au milieu des divisions
de ce monde, qu'elle rende présente
la paix de Dieu, la force
réconciliatrice de son amour.



La tâche particulière confiée à
l'Eglise de Rome

Grâce à la technique qui est partout
semblable, grâce au réseau mondial
d'informations, ainsi que grâce à
l'union d'intérêts communs, il existe
aujourd'hui dans le monde de
nouveaux modèles d'unité, qui font
cependant aussi exploser de
nouvelles oppositions et qui donnent
une nouvelle impulsion aux
anciennes. Face à cette unité externe,
fondée sur les choses matérielles,
nous avons d'autant plus besoin de
l'unité intérieure, qui provient de la
paix de Dieu - l'unité de tous ceux
qui, à travers Jésus Christ, sont
devenus frères et sœurs. Telle est la
mission permanente de Pierre et
également la tâche particulière
confiée à l'Eglise de Rome.

Le pasteur qui prend sur ses
épaules la brebis égarée



Chers confrères dans l'épiscopat! Je
voudrais à présent m'adresser à vous
qui êtes venus à Rome pour recevoir
le pallium comme symbole de votre
dignité et de votre responsabilité
d'archevêques dans l'Eglise de Jésus
Christ. Le pallium a été tissé avec la
laine de brebis, que l'Evêque de
Rome bénit chaque année en la fête
de la chaire de Pierre, les mettant,
pour ainsi dire, de côté afin qu'elles
deviennent un symbole pour le
troupeau du Christ, que vous
présidez. Lorsque nous plaçons le
pallium sur nos épaules, ce geste
nous rappelle le pasteur qui prend
sur ses épaules la brebis égarée, qui
toute seule ne retrouve plus le
chemin de la maison, et la ramène à
la bergerie. Les Pères de l'Eglise ont
vu dans cette brebis l'image de toute
l'humanité, de la nature humaine
tout entière, qui s'est perdue et ne
trouve plus le chemin de la maison.
Le Pasteur qui la ramène chez elle ne
peut être que le Logos, la Parole



éternelle de Dieu lui-même. Dans
l'incarnation, il nous a tous pris - la
brebis "homme" - sur ses épaules.
Lui, la Parole éternelle, le véritable
pasteur de l'humanité, nous porte;
dans son humanité, il porte chacun
de nous sur ses épaules. Sur la voie
de la Croix il nous a portés à la
maison, il nous porte à la maison.

Mais il veut également avoir des
hommes qui "portent" avec Lui. Etre
pasteur dans l'Eglise du Christ
signifie participer à ce devoir, que le
pallium rappelle. Lorsque nous le
portons, Il nous demande: "Portes-tu
avec moi aussi tous ceux qui
m'appartiennent? Les portes-tu vers
moi, vers Jésus Christ?". Et alors nous
vient à l'esprit le récit de l'envoi de
Pierre par le Ressuscité. Le Christ
ressuscité rattache l'ordre: "Pais mes
brebis" de manière indissoluble à la
question: "M'aimes-tu, m'aimes-tu
plus que ceux-ci?". Chaque fois que
nous portons le pallium du pasteur



du troupeau du Christ, nous devrions
entendre cette question: "M'aimes-
tu?" et nous devrions nous laisser
interroger à propos du surplus
d'amour qu'Il attend du pasteur.

L'appel à les aimer tous avec la
force du Christ

Ainsi, le pallium devient le symbole
de notre amour pour le pasteur
Christ et de notre acte d'aimer avec
Lui - il devient le symbole de l'appel à
aimer les hommes comme Lui, avec
Lui: ceux qui sont en quête, qui se
posent des questions, ceux qui sont
sûrs d'eux et les humbles, les simples
et les grands; il devient le symbole de
l'appel à les aimer tous avec la force
du Christ, afin qu'ils puissent Le
trouver et se trouver en Lui. Mais le
pallium, que vous recevez "de la"
tombe de saint Pierre, a aussi une
deuxième signification, liée de
manière indissoluble à la première.
Pour la comprendre, une parole de la



Première Lettre de saint Pierre peut
nous aider. Dans son exhortation aux
prêtres de paître le troupeau de
manière juste, il - saint Pierre - se
qualifie lui-même de synpresbýteros
- co-presbytre (5, 1). Cette formule
contient implicitement une
affirmation du principe de la
succession apostolique: les pasteurs
qui se succèdent sont des pasteurs
comme lui, ils le sont avec lui, ils
appartiennent au ministère commun
des pasteurs de l'Eglise de Jésus
Christ, un ministère qui se poursuit
avec eux. Mais cet "avec" possède
encore deux significations. Il
exprime également la réalité que
nous indiquons aujourd'hui sous le
terme de "collégialité" des évêques.

Aucun pasteur n'est seul

Nous sommes tous co-presbytres.
Aucun pasteur n'est seul. Nous ne
nous trouvons dans la succession des
apôtres que grâce au fait que nous



sommes dans la communion du
collège, dans lequel le collège des
apôtres trouve sa continuation. La
communion, le "nous" des pasteurs
fait partie de l'être pasteurs, car le
troupeau est un seul, l'unique Eglise
de Jésus Christ. Enfin, ce "co-"
renvoie également à la communion
avec Pierre et avec son Successeur
comme garantie de l'unité. Ainsi, le
pallium nous parle de la catholicité
de l'Eglise, de la communion
universelle du pasteur et du
troupeau. Et il nous renvoie à
l'apostolicité: à la communion avec la
foi des apôtres, sur laquelle l'Eglise
est fondée. Il nous parle de l'ecclesia
una, catholica, apostolica et
naturellement, en nous liant au
Christ, il nous parle précisément
aussi du fait que l'Eglise est sancta et
que notre œuvre est un service à sa
sainteté.

L'essentiel de sa mission



Cela me fait encore revenir à saint
Paul et à sa mission. Il a exprimé
l'essentiel de sa mission, ainsi que la
raison la plus profonde de son désir
d'aller à Rome, dans le chapitre 15 de
la Lettre aux Romains dans une
phrase extraordinairement belle. Il
sait qu'il est appelé "à être une
officiant du Christ Jésus auprès des
païens, ministre de l'Evangile de
Dieu, afin que les païens deviennent
une offrande agréable, sanctifiée
dans l'Esprit Saint" (15, 16). Ce n'est
que dans ce verset que Paul utilise le
mot "hierourgein" - administrer en
tant que ministre - avec "leitourgós" -
officiant: il parle de la liturgie
cosmique, où le monde des hommes
doit devenir adoration de Dieu,
offrande dans l'Esprit Saint. Lorsque
le monde, dans son ensemble, sera
devenu liturgie de Dieu, lorsque dans
sa réalité il sera devenu adoration,
alors il aura atteint son objectif, alors
il sera sain et sauf. Tel est le but
ultime de la mission apostolique de



saint Paul et de notre mission. Le
Seigneur nous appelle à ce ministère.
Prions en cette heure, afin qu'Il nous
aide à l'accomplir de manière juste, à
devenir de véritables officiants de
Jésus Christ. Amen.

Basilique Vatican, Dimanche 29
juin 2008

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/pourquoi-
rome-2/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/pourquoi-rome-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/pourquoi-rome-2/
https://opusdei.org/fr-lu/article/pourquoi-rome-2/

	Pourquoi Rome?

