
opusdei.org

Origène et
l’intelligence des
Écritures

Découvrez la deuxième partie
de notre cycle sur les Pères de
l’Eglise.

30/10/2013

Origène est l’un des plus grands
génies de l’Antiquité. Il naît en 185 à
Alexandrie, d’une famille chrétienne
où il reçoit une profonde éducation à
la piété et une formation
intellectuelle poussée. Alors qu’il n’a
que 17 ans, son père est martyrisé.



Pour nourrir sa nombreuse fratrie, il
donne des cours avec un réel talent.
Sa connaissance de la philosophie
grecque lui permet de dispenser un
enseignement pour des païens qu’il
conduit ainsi à la conversion.
Professeur, puis directeur d’écoles
catéchétiques, « consultant
international », il a le souci de mettre
les sciences humaines au service des
sciences sacrées. Son influence est
décisive, en Orient comme en
Occident, dans la formation de la
pensée théologique qu’il structure en
un système logique et cohérent. « Il
n'y a dans l'Église aucun homme qui
soit resté invisiblement aussi
omniprésent qu'Origène » [1] . Il est
le fondateur de la science biblique. Il
composa notamment une édition
critique monumentale de l’Ancien
Testament en mettant diverses de ses
traductions en parallèle (les Hexaples
ou Bible sextuple). La majeure partie
de ses écrits, hélas, ne nous est pas
parvenue. Entre autres, comme il



prêchait presque tous les jours, nous
gardons quelques-unes de ses
Homélies et œuvres d’exégèse.
Pendant la persécution de Dèce, il fut
jeté au cachot et endura « chaînes,
tortures en son corps, tortures par le
fer (…), les pieds mis aux ceps
jusqu’au quatrième trou » [2] . Il
supporta vaillamment tout ce que ses
ennemis lui infligèrent ; mais sa
santé en fut ruinée. Épuisé, il mourut
peu après.

Paroles de Dieu en paroles
humaines

Dieu est l’auteur principal de la
Bible, les hagiographes les auteurs
instrumentaux. Elle est divine et
humaine. Elle nous communique la
Parole de Dieu dans un langage
humain, « pour que notre
intelligence comprenne et
contemple, pour que notre volonté se
fortifie et que l’action s’accomplisse »
Quand le Christ passe , n° 89.



Nombreux sont les écrivains qui ont
travaillé à la rédaction du « Livre ».
Ils s’étalonnent sur environ quinze
siècles et constituent une galerie de
personnages de caractères et de
milieux variés. Néanmoins, une unité
mystérieuse, surhumaine les
rassemble : tous ont œuvré sous la
motion de l’Esprit Saint. De sorte que
par les histoires qu’ils consignent se
fait jour une histoire : l’Histoire de
l’Amour de Dieu pour les hommes,
dont le centre est l’Incarnation du
Christ. Une bonne intelligence des
Écritures demande de s’en
imprégner.

Dans cette optique, Origène conseille
l’un de ses anciens élèves sur la
façon d’ « entrer » dans la Bible : «
Veille à lire les Écritures (…) Frappe à
ces portes closes , et elles te seront
ouvertes par le portier dont Jésus a
dit : Pour lui, le portier ouvrira [3] .
Applique-toi à la lectio divina [4] , 
cherche en Dieu avec une confiance



et une loyauté fermes le sens des
lettres divines qui s’y cache. Ne te
contente pas de frapper et de
chercher, car le plus nécessaire à
l’intelligence des choses de Dieu est la
prière » [5] . Une lecture en
profondeur du texte est
indispensable pour y découvrir ce
que son Esprit caché veut nous
révéler : le sens des événements
narrés dans l’optique du Salut que le
Christ est venu nous apporter.
L’Écriture est une. Dieu en est
l’Auteur. Dans le Christ, toute chose a
son accomplissement total [6] . Mais –
prévient l’Alexandrin, – nous
courons le risque « que les livres
divins ne soient voilés pour nous et
même scellés, à cause de la
négligence et de la dureté de nos
cœurs (…) Il ne nous suffit pas
d'apporter du zèle à l'étude des
lettres sacrées ; encore nous faut-il
supplier le Seigneur pour que vienne
l'Agneau de la tribu de Juda qui,
prenant ce livre scellé, daignera



l'ouvrir. Car c'est Lui qui ouvrant les
Écritures enflamme le cœur des
disciples, en sorte qu'ils disent : 
Notre cœur n'était-il pas ardent, alors
qu'il nous ouvrait les Écritures ? » ( Lc
24, 32) [7] .

L’interprète divin de la Bible

Le Christ détient la clé des Écritures
car il est au cœur du dessein de
Dieu : « Tu lis ? L’Époux te parle »,
résumait saint Augustin. La Bible
n’est pas seulement un ensemble
d’écrits où des hommes expriment
leur expérience religieuse. C’est une
communication de Dieu à travers ces
divers écrivains. C’est une lettre
d’amour qu’il nous adresse. Il faut
donc la recevoir avec
reconnaissance, comme un message
personnel qui doit éclairer notre foi
et notre vie. « Alors vous découvrirez
que les pensées de Dieu ne sont pas
les pensées des hommes ; vous serez
amenés à contempler le vrai Dieu et



à regarder les événements avec ses
yeux » [8] .

Mais chacun, consciemment ou non,
tend à donner au texte un sens en
fonction de son point de vue. En
outre, comme « Dieu parle à l’homme
à la manière des hommes », il faut
découvrir l’intention poursuivie par
l’auteur sacré ; et, pour ce faire, «
tenir compte des conditions de son
temps, de sa culture, des genres
littéraires en usage à son époque, des
manières courantes de sentir, de
parler et de raconter en ce temps-là »
[9] . C’est pourquoi l’Église précise
quelle est la manière authentique
d’interpréter l’Écriture. A cet effet,
elle distingue :

- le sens littéral : sens directement
signifié par le texte ;

- le sens moral : que devons-nous
faire en vivant la parole ?



- mais comme Dieu a voulu
intervenir lui-même de façon directe
dans l’histoire humaine, le texte n’est
pas seul à parler [10] ; les réalités et
les événements dont il parle, parlent
aussi : c’est le sens spirituel.

Origène illustre cette distinction dans
une métaphore savoureuse, en
comparant les Écritures à des noix : «
amère est la lettre, qui est comme
l’écorce ; en deuxième lieu, tu
parviendras à la coquille, qui est la
doctrine morale ; en troisième lieu,
tu trouveras le sens des mystères,
dont se nourrissent les âmes des
saints dans la vie présente et future »
[11] . Cette comparaison nous amène
à faire deux constats quant à la
méthode de l’Alexandrin :

a) en déchiffrant l’Écriture, il
cherche à révéler « le sens du
mystère », en l’interprétant dans un
sens mystique ou allégorique [12] :
c’est l’un des aspects du sens



spirituel. Origène l’affectionne. Il
permet de comprendre au fond les
événements en reconnaissant leur
signification dans le Christ et pour
l’Église : « ainsi, la traversée de la
mer Rouge est un signe de la victoire
du Christ et, par-delà, du baptême » 
[13] .

Autre exemple : il commente un
passage de l’ Exode où, pour étancher
la soif des Hébreux qui traversent le
désert, Moïse frappe un rocher, et en
fait jaillir l’eau restauratrice : « Moïse
montre le rocher qui est le Christ (…)
Il fallait qu’il fût frappé. S’il n’avait
pas été frappé, si le sang et l’eau
n’avaient pas jailli de son côté, nous
endurerions, tous encore, la soif de la
Parole de Dieu » [14] . Cette
interprétation s’enracine dans la
théologie paulinienne : le Christ est le
nouveau Moïse ; Il réalise ce que le
Moïse historique préfigurait. Mais
elle signifie aussi que, dans un texte
biblique, le sens littéral recèle des



profondeurs qui n’apparaissent pas
au premier abord. Il faut le creuser
pour passer de la lettre à l’esprit, de
l’histoire au mystère chrétien. Car la
Parole n’est pas un verbe mort,
emprisonné dans le passé. C’est une
parole actuelle, vivante qui embrasse
les siècles. Il faut chercher sa
présence sous le vêtement qui la
recouvre, et faire respirer le Verbe
dans la phrase qui l’habille.

b) Malheureusement, Origène manie
l’allégorie à l’excès, au point de
disqualifier le sens littéral. Or, « tous
les sens de l’Écriture trouvent leur
appui dans le sens littéral » [15] . Il
fait de l’Écriture une lecture à deux
niveaux, jusque dans les moindres
détails [16] . Il risque ainsi
d’introduire dans l’exégèse un
subjectivisme arbitraire. Sans doute
convient-il d’être attentif au mystère
signifié dans l'histoire…, mais sans
négliger pour autant la figure utilisée
par l’auteur sacré, ni renoncer aux



démarches que demande la
connaissance exacte de cette
historicité.

Par ailleurs, Origène s’est vu
reprocher des erreurs dans ses écrits
de jeunesse : hiérarchie au sein de la
Trinité, préexistence de l’âme
humaine, Salut universel à la fin des
temps… Aussi n’est-il pas un « Père
de l’Église » à proprement parler :
c’est « un maître spirituel. Il fut de
son temps et son système
philosophique n'est pas sans faille ni
erreur mais son âme ardente fut
celle d'un fils de l'Église et, il faut le
dire, celle d'un saint. La passion du
Christ, Parole Vivante du Père, anime
toutes les pages d'Origène. Celui qu'il
nous invite à chercher sans relâche,
il l'a lui-même cherché avec un
amour ardent » [17] .

Sait-on qu’il est le premier à désigner
la Vierge du nom de Theotokos (Mère
de Dieu), et à enseigner sa maternité



universelle ? « Nul ne peut
comprendre l’Évangile s’il n’a reposé
sur la poitrine de Jésus, et n’a reçu de
lui Marie pour sa Mère » [18] .

[1] Urs von Balthasar.

[2] Eusèbe de Césarée, Hist. eccl. 6,
39, 5.

[3] Mt 7, 7 ; Jn 10, 3. [3]

[4] C’est probablement ici que cette
expression apparaît pour la première
fois dans le panorama de l’Église. La
« lecture méditée » amène à écouter
la parole de Dieu. Elle est le moment
où un passage des Livres Saints
devient prière, se transforme en vie
et devient message de Salut. En effet,
dans le silence du dialogue, elle met
l’esprit du lecteur, son intelligence et
son cœur, en contact avec Dieu.

[5] Lettre à Grégoire le Thaumaturge,
4.



[6] Saint Paul, Col 1, 19.

[7] Hom. Exode, 12,4 et Lettre à
Grégoire, 3.

[8] Benoît XVI, 22.II.06.

[9] CEC 110.

[10] « Les actions et les paroles sont
si étroitement liées entre elles que les
œuvres accomplies par Dieu dans
l’histoire du salut rendent évidentes,
et corroborent la doctrine et
l’ensemble des choses signifiées par
les paroles, et que les paroles
proclament les œuvres et font
découvrir le mystère qui s’y trouve
contenu » Conc. Vatican II, Const.
dogm. Dei Verbum , n° 2.

[11] Homélie sur les Nombres 9, 7.

[12] Vient du grec allos , autre, et 
agoreuein , dire : l'allégorie, en
énonçant une chose, en dit aussi une



autre. C’est une transposition
symbolique.

[13] CEC 117, 1.

[14] Hom : Ex 17, 6.

[15] Saint Thomas d’Aquin, S.Th .I, 1,
10, ad 1 ; CEC 116.

[16] Par exemple, dans le passage de 
Gn 6, 14-15 concernant l’Arche de
Noé – figure de l’Église -, sa longueur
de 300 coudées signifierait la totalité
de la création spirituelle, sa largeur
de 50 coudées la rédemption et la
rémission des péchés…, la diversité
des pièces à l’intérieur les différents
degrés de perfection.

[17] Sœur Gabriel Peters, Origène .

[18] In Ioh I, 6.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/origene-et-
lintelligence-des-ecritures/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/origene-et-lintelligence-des-ecritures/
https://opusdei.org/fr-lu/article/origene-et-lintelligence-des-ecritures/
https://opusdei.org/fr-lu/article/origene-et-lintelligence-des-ecritures/

	Origène et l’intelligence des Écritures

