
opusdei.org

Nouvelles
découvertes (III) : «
Depuis la plaie de la
main droite… »

Se glisser dans les plaies du
Christ : nous laisser toucher par
l’Amour de Dieu et toucher
Dieu en la personne de ceux qui
souffrent. Un chemin de
contemplation et de
compassion.

19/12/2017

Saint Jean rapporte que, le soir de la
résurrection, les disciples s’étaient



réunis au cénacle, « les portes étant
closes par peur des Juifs » (Jn 20, 19).
Les voilà cloîtrés, habités par la
crainte. C’est alors que Jésus « vint, se
tint au milieu et leur dit : “Paix à
vous !” » (Jn 20, 19-20). Tout à coup,
l’angoisse de ces hommes s’est muée
en joie profonde. Ils ont accueilli la
paix que le Seigneur leur apportait,
comme ils accueilleront plus tard le
don de l’Esprit Saint (cf. Jn 20, 22).

De nombreux détails attirent
l’attention dans cette scène
évangélique. Qu’attendaient les
apôtres ? Jésus se présente
inopinément devant eux et sa
présence les remplit de paix et de
joie. Nous connaissions déjà
quelques-uns de ses propos et de ses
gestes, mais quel n’a pas dû être le
regard qu’il leur a adressé ! Ils
l’avaient abandonné, laissé seul. Ils
avaient lâchement fui. Cependant, le
Seigneur ne leur en fait pas le
reproche. Lui-même le leur avait



annoncé. Il savait bien que de cette
faiblesse pouvait jaillir une profonde
conversion : « Moi j’ai prié pour toi »,
a-t-il dit à Pierre avant la passion, «
afin que ta foi ne défaille pas ; toi
donc, quand tu seras revenu,
affermis tes frères » (Lc 22, 31-32).
Maintenant, le cœur contrit des
apôtres était à même d’accueillir plus
pleinement l’Amour que Dieu leur
offrait. Faute de quoi, ils auraient pu,
Pierre le premier, continuer de
compter un peu trop sur leurs
propres forces.

D’autre part, pourquoi Jésus leur a-t-
il montré ses mains et son côté ? Sans
doute parce qu’il y est restée une
trace évidente du supplice de la
crucifixion. Pourtant, la vue des
plaies ne les remplit pas de douleur
mais plutôt de paix, elle n’entraîne
pas de rejet de leur part mais de la
joie. Tout bien réfléchi, les marques
des clous et du coup de lance sont le
sceau de l’Amour de Dieu. Il s’agit



d’un signe plein de sens : Jésus a
voulu que les blessures de la passion
demeurent sur son corps après sa
résurrection pour ne pas offrir la
moindre fissure à la méfiance et
pour que personne ne puisse penser
qu’il allait se repentir de ce qu’il
avait fait, compte tenu de notre
réponse si souvent médiocre, voire
froide.

En outre, pour Thomas l’incrédule les
plaies seront le signe non-équivoque
de la Résurrection. Jésus est le Fils de
Dieu, vraiment mort et ressuscité
pour nos péchés. « Les plaies de
Jésus, enseigne le pape, sont un
scandale pour la foi, mais elles sont
aussi la vérification de la foi. C’est
pourquoi dans le corps du Christ
ressuscité les plaies ne disparaissent
pas, elles demeurent, parce qu’elles
sont le signe permanent de l’amour
de Dieu pour nous, et elles sont
indispensables pour croire en Dieu.
Non pour croire que Dieu existe,



mais pour croire que Dieu est amour,
miséricorde, fidélité. Saint Pierre,
reprenant Isaïe, écrit aux chrétiens :
“Par ses plaies vous avez été
guéris” (1 P 2, 24 ; cf. Is 53, 5) » [1].

La tradition spirituelle a trouvé dans
les plaies du Seigneur une source de
douceur. Saint Bernard, par exemple,
a écrit : « Par ces ouvertures, je puis
sucer le miel de la pierre, et goûter
l’huile de ce dur caillou (cf. Dt 32, 13),
c’est-à-dire goûter et voir combien le
Seigneur est doux » [2]. Dans ces
blessures nous reconnaissons
l’Amour sans mesure du Seigneur. De
son cœur transpercé jaillit le don de
l’Esprit Saint (cf. Jn 7, 36-39). En
même temps, les blessures du
Seigneur offrent un refuge sûr.
Découvrir la profondeur de ces
ouvertures peut dès lors ouvrir de
nouvelles perspectives à notre vie
intérieure.



« La Sainte Plaie de la main droite
de mon Seigneur »

« Entrez dans les plaies du Christ »,
suggérait saint Jean d’Avila : « C’est là
que, d’après lui, demeure sa
colombe, c’est-à-dire l’âme qui le
recherche avec simplicité » [3]. «
Dans tes blessures, cache-moi » dit
une prière bien connue. Saint
Josémaria adoptera lui aussi cette
façon d’approcher le Maître, si
enracinée chez les chrétiens. Ainsi a-
t-il écrit en 1933 : « Entrer chaque
jour dans une plaie de mon Jésus » 
[4].

Cette dévotion, il la gardera tout au
long de sa vie et la conseillera aussi
aux jeunes qui s’approchaient de lui 
[5]. Cela dit, elle a pris un essor
particulier à partir d’une expérience,
en pleine guerre civile espagnole
alors qu’il habitait Burgos, qui lui a
ouvert un nouveau et immense
panorama. C’était une époque de



souffrance pour lui : ses enfants de
l’Opus Dei étaient éparpillés à travers
la péninsule, les uns sur les fronts de
guerre, d’autres cachés en différents
endroits, quelques-uns restant
encore dans la zone où sévissait la
persécution religieuse. Il en était de
même de sa mère, de sa sœur et de
son frère. Enfin, il n’avait
pratiquement pas de nouvelles de ses
filles spirituelles. En outre, certains
parmi ceux qui l’avait suivi étaient
morts au cours de la guerre.

Dans ces circonstances, saint
Josémaria se sentait appelé à
redoubler d’effort, de prière et, en
particulier, d’esprit de pénitence.
Cependant, dans les premiers jours
de juin 1938, alors qu’il se dirigeait
vers le Monastère de “Las Huelgas”
pour son travail de recherche, il a
reçu une lumière spéciale de Dieu
qu’il décrit dans une lettre adressée à
Juan Jimenez Vargas le jour même :



« Mon cher Juanito : Ce matin, alors
que j’allais à Las Huelgas, pour prier,
j’ai découvert une Amérique (une
Méditerranée) : la Sainte Plaie de la
main droite de mon Seigneur. Et
voilà où j’en suis : toute la journée
entre les baisers et l’adoration.
Comme elle est aimable, la Sainte
Humanité de notre Dieu ! Demande-
lui qu’il veuille me donner son
véritable Amour et toutes mes autres
affections en seront bien purifiées.
Inutile de dire : sur la Croix, mon
cœur ! car si une Blessure du Christ
purifie, guérit, apaise, fortifie,
enflamme et remplit d’amour, que ne
feront pas les cinq plaies ouvertes
sur le bois de la croix ? Sur la Croix !
Mon Jésus, que puis-je demander de
plus ! Je comprends que si j’avance
sur cette voie de contemplation (c’est
saint Joseph, mon Père et mon
Protecteur qui m’y a engagé, lui à qui
j’avais demandé de me souffler
quelque chose), je vais devenir



encore plus cinglé que je ne l’ai
jamais été. Essaye ! »[6]

Depuis un certain temps, il s’était
engagé dans le chemin de l’Humanité
du Seigneur, tout comme dans celui
de la dévotion envers les plaies du
Christ. Malgré tout, inopinément, une
sorte d’Amérique s’est déployée
devant lui. C’est ainsi qu’il a
approfondi la signification de
l’Amour rédempteur dont
témoignent ces blessures et qu’il a
compris que la meilleur manière de
répondre à un si grand Amour ne
résidait pas dans ce qu’il pouvait 
faire, mais consiste plus exactement
à plonger dans cet Amour : en le
contemplant et en se laissant
entièrement saisir par lui. La lettre
enchaîne précisément sur l’effort que
lui demande sa situation : « J’envie
très fort tous ceux qui sont sur le
front, malgré tout ». Et de faire
allusion à la figure d’un aumônier
militaire, connu pour sa vie



pénitente. « Je pense parfois que, si je
n’avais pas ma voie toute tracée, ce
serait merveilleux de faire mieux
que le Père Doyle. Mais… cela me
conviendrait très bien, la pénitence
ne m’a jamais trop coûté. C’est sans
doute la raison pour laquelle j’ai été
conduit sur un autre chemin :
l’Amour ». Son chemin, c’est
l’Amour : aimer et se laisser aimer.
Dans la salutation finale, sa
conviction s’affermit : « Une
accolade. Depuis la plaie de la main
droite, ton Père te bénit » [7].

Cet épisode, cette lumière
inattendue, ce fut un gage
d’espérance et un stimulant pour son
travail sacerdotal. Grâce à cette
illumination divine, une réalité bien
connue et maintes fois méditée, un
chemin parcouru et conseillé par lui-
même, devinrent soudain une 
découverte, une mine d’une richesse
inépuisable dont il ne voudrait plus
se séparer.



Protégés par l’Amour

Les plaies de Jésus sont un rappel
permanent de son Amour, poussé à
l’extrême dans le sacrifice de la
Croix. Dieu ne se repent pas de nous
aimer. Dès lors, la contemplation de
son Amour devient une source
d’espérance. À la vue du Ressuscité,
qui a gardé les marques de sa
Passion, nous nous rendons compte
que « c’est précisément là, dans le
point extrême de son abaissement —
qui est également le point le plus
élevé de l’amour — qu’a germé
l’espérance. Si l’un de vous
demande : “Comment naît
l’espérance” ? “De la croix ? Regarde
la croix, regarde le Christ crucifié et
de là t’arrivera l’espérance qui ne
disparaît plus, celle qui dure jusqu’à
la vie éternelle” » [8]. Voilà pourquoi
là, sur la croix, notre espérance est
née et renaît toujours. Ainsi, « avec
Jésus, chaque obscurité peut être
transformée en lumière, chaque



échec en victoire, chaque déception
en espérance. Chacune : oui, chacune
» [9]. C’est cette l’assurance qui
poussait saint Paul à s’exclamer : «
Qui nous séparera de l’amour du
Christ ? la tribulation, l’angoisse, la
persécution, la faim, la nudité, les
périls, le glaive ? […] Mais en tout
cela nous sommes les grands
vainqueurs par celui qui nous a
aimés » (Rm 8, 35.37).

En constatant notre faiblesse et nos
péchés, la tentation du désespoir
pourrait souvent se glisser dans
l’âme sous des formes diverses. Ce
que nous avions accepté sur le
moment, peut-être avec un zeste de
frivolité ou une certaine
condescendance, se présente tout à
coup comme une négative absurde,
une tape violente sur la main de ce
Dieu qui nous aime. Or, notre
réponse tiède et molle pourrait elle
aussi conduire au désespoir. De facto,
il ne s’agit que d’une série de



tentations venant de celui-là même
qui nous a fait tomber. Contempler
les plaies du Seigneur pourrait alors
être la meilleure réaction : elles nous
rappellent que son amour est « fort
comme la mort » (Ct 8, 16). Mieux
encore, que son Amour a vaincu la
mort. Un poète contemporain a
exprimé cette idée d’une façon aussi
synthétique que belle : « Lavés par
l’eau jaillie du côté / protégés dans sa
blessure / de tant de « non »
n’apportant que le néant / de tant de
tiédeur, de tant d’atermoiements » 
[10].

Contempler de nouveau l’Humanité
du Seigneur, blessée par nos péchés,
ressuscitée, pourrait être pour nous
une source d’espérance. Jésus ne
nous regarde pas avec ressentiment,
comme il ne l’a pas fait avec les
apôtres. Il ne nous jette pas à la
figure nos péchés, nos faiblesses et
nos trahisons. Bien au contraire, il
nous réaffirme, son amour étant



réellement inconditionnel. Il ne nous
dit pas : « Je t’aime si tu te comportes
bien », mais « Je t’aime, tu es un
trésor pour moi et tu le seras
toujours, quoi qu’il arrive ». Une telle
réflexion, qui peut naître de la
contemplation des plaies ouverts du
corps du Seigneur, nous comblera de
joie et de paix. Quoi qu’il arrive, nous
pouvons y trouver refuge, en faisant
appel de nouveau au pardon de
Dieu : « Dans ma vie personnelle, j’ai
vu bien des fois le visage
miséricordieux de Dieu, sa patience ;
j’ai vu aussi en de nombreuses
personnes le courage d’entrer dans
les plaies de Jésus en lui disant :
Seigneur, me voici, accepte ma
pauvreté, cache dans tes plaies mon
péché, lave-le avec ton sang. Et j’ai
toujours vu que Dieu l’a fait, a
accueilli, consolé, lavé, aimé » [11].

Reconnaître notre petitesse, ce n’est
pas une défaite, pas plus qu’une
humiliation. Cela pourrait l’être si



Dieu était quelqu’un qui cherche à
nous dominer. Or, ce n’est pas le cas.
C’est l’Amour qui le meut : l’Amour
inconditionnel qu’il nous donne, tout
en espérant que nous serons
capables de l’accueillir.

Le chemin de la compassion

De nombreuses voies sont possibles
pour s’approcher des plaies du
Seigneur. « Allez-y de la façon qui
vous émeut le plus », conseillait saint
Josémaria [12]. Nous savons à quel
point il aimait entrer par
l’imagination dans les pages de
l’Évangile. Dans Saint Rosaire, par
exemple, pour contempler le premier
mystère glorieux, il a écrit ceci : « Et,
avant de terminer cette dizaine, tu as
embrassé les blessures de ses pieds…,
et moi, plus audacieux — étant plus
enfant — j’ai posé les lèvres sur son
côté ouvert » [13].

Se rappelant la manière dont saint
Josémaria faisait son action de grâce



après la messe, lieu privilégie où il
renouvelait chaque jour sa rencontre
personnelle avec l’Amour de sa vie,
don Javier rapportait qu’« il se
mettait à genoux pendant les
premières minutes, à même le sol ou
sur l’agenouilloir : en regardant son
petit crucifix personnel qu’il tenait
dans ses mains, il récitait la prière En
ego (Ô bon et très doux Jésus). Au
moment de réciter les mots qui
évoquent les plaies du Seigneur, ils
les embrassait dévotement l’une
après l’autre » [14].

Les blessures du Seigneur, que saint
Josémaria a découvertes avec tant de
profondeur en ce matin du mois de
juin, révèlent l’Amour que le
Seigneur nous porte, tout en étant
une invitation à coracheter avec lui,
comme Sainte Marie l’a fait ; à être
son Cyrénéen, à le consoler de tant
d’offenses qui blessent son Cœur,
surtout parce qu’elles blessent aussi
le nôtre… Un appel, enfin, à prendre



soin de lui précisément en la
personne de ces « frères plus petits »
auxquels il s’identifie, chez lesquels il
a dans une certaine mesure voulu
rester (cr. Mt 25, 40).

C’est pourquoi, dans l’itinéraire qui a
amené notre fondateur à découvrir
cette nouvelle Amérique, sans doute
une lumière divine, il ne faut pas
oublier le grand nombre d’heures
qu’il a consacrées à prendre soin des
malades et des gens sans ressources,
dans les quartiers les plus
défavorisés de Madrid. Voilà
certainement une façon formidable
de découvrir l’Amour de Dieu : sortir
de nous-mêmes et toucher Jésus chez
tous ceux qui souffrent. Pour saint
Josémaria, c’était un chemin sûr.

Toucher le Christ chez ceux qui
souffrent, c’est une façon de nous
laisser interpeler par lui, de nous
approcher de ses plaies et de
répondre à son Amour par l’amour.



Nous apprenons ainsi à faire preuve
à l’égard des autres de la même
tendresse que Dieu déverse sur notre
faiblesse personnelle. En suivant ce
chemin, notre vie acquiert un sens
renouvelé de notre mission, qui nous
projette au-devant de nous. Non pas
en comptant sur nos forces mais sur
l’appel qui vient de Dieu et nous
transforme, nous rendant aptes à
semer dans le monde sa paix et sa
joie. Le pape insiste inlassablement
sur ce point : « Parfois, nous sommes
tentés d’être des chrétiens qui se
maintiennent à une prudente
distance des plaies du Seigneur.
Pourtant, Jésus veut que nous
touchions la misère humaine, la
chair souffrante des autres. […]
Quand nous le faisons, notre vie
devient toujours merveilleuse et
nous vivons l’expérience intense
d’être un peuple, l’expérience
d’appartenir à un peuple » [15].



Entrer dans les plaies du Christ, en
suivant le chemin de la compassion
et de la contemplation, peut nous
ouvrir de nouveaux horizons si nous
apprenons à chercher refuge dans
ces blessures d’Amour et à aimer de
tout notre cœur ceux qui nous
entourent, à commencer par ceux
qui en ont le plus besoin, restés sur le
bord du chemin souvent dans notre
propre maison.

D'après Lucas Buch

Photo: Santi Villamarín (cc)

[1]. Pape François, Homélie, 27 avril
2014.

[2]. Saint Bernard, Sermon 61 (sur le
livre du Cantique des cantiques), 4.
De nombreux témoignages sur cette
dévotion et ses modalités pratiques
peuvent être trouvés dans « P. Beteta,



“Mirarán al que traspasaron”, Rialp,
Madrid 2009 ».

[3]. Saint Jean d’Avila, Épistolaire,
Lettre 47. Cf. Ct 2,16.

[4]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
1799 b, 1933, dans Saint Rosaire,
édition historico-critique, Rialp,
Madrid 2010, Commentaire du
premier mystère glorieux, p. 226,
note 5.

[5]. « Je resterai chaque jour, pour
tenir une ancienne résolution, dans
la plaie du côté de mon Seigneur ».
Saint Josémaria, Notes intimes, n°
1763, 1934, dans Chemin, édition
historico-critique, Rialp, Madrid
2004, 3ème édition, commentaire du
point n° 288.

[6]. Saint Josémaria, Lettre à Juan
Jimenez Vargas, 6 juin 1938, dans A.
Vazquez de Prada, « Le Fondateur de
l’Opus Dei », vol. II, Le Laurier, Paris
2003, p. 309.



[7]. Ibidem.

[8]. Pape François, Audience 12 avril
2017.

[9]. Ibidem.

[10]. Julio Martínez Mesanza,
“Defendido”, en Gloria, Rialp, Madrid
2016.

[11]. Pape François, Homélie, 7 avril
2013.

[12]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 303.

[13]. Saint Josémaria, Saint Rosaire,
premier mystère glorieux.

[14]. Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid 2000,
p. 235.

[15]. Pape François, Evangelii
Gaudium (24 septembre 2013), n°
270.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-
decouvertes-iii-depuis-la-plaie-de-la-

main-droite/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-iii-depuis-la-plaie-de-la-main-droite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-iii-depuis-la-plaie-de-la-main-droite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-iii-depuis-la-plaie-de-la-main-droite/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-iii-depuis-la-plaie-de-la-main-droite/

	Nouvelles découvertes (III) : « Depuis la plaie de la main droite… »

