
opusdei.org

Nouvelles
découvertes dans la
vie intérieure (I) "La
première vraie
prière de fils de
Dieu"

Le sens de la filiation divine
change tout, comme il a changé
la vie de saint Josémaria
lorsque celui-ci a découvert ce
nouvel horizon, presque par
surprise.

25/10/2017



« Le moment est venu, mes enfants,
de nous engager toujours plus sur
des “chemins de contemplation” au
milieu du monde. » [1] C’est en ces
termes que le Prélat de l’Opus Dei a
signalé l’une des priorités du
moment présent. L’apostolat des
chrétiens est et doit toujours être, «
une surabondance de notre vie
intérieure » [2]. Car, d’une part, il
consiste à communiquer précisément
cette Vie ; et, d’autre part, parce que
pour proposer la foi au monde il faut
la comprendre et la vivre en
profondeur. Il s’agit, en définitive,
comme saint Josémaria nous l’a
indiqué, « de pénétrer dans la
profondeur de l’amour de Dieu, pour
pouvoir ainsi, par notre parole et par
nos œuvres, le montrer aux hommes
» [3].

Cette voie vers l’intérieur possède
une particularité. Elle ne va pas d’un
endroit connu à un autre inconnu
mais consiste plutôt à approfondir ce



qui est déjà connu, ce qui nous
semble évident à force de l’avoir
entendu. Nous découvrons alors
quelque chose de déjà connu mais
qui est maintenant perçu avec une
force et une profondeur toutes
nouvelles. Saint Josémaria évoque
cette expérience en parlant de
différentes « Méditerranées
» (nouvelles découvertes) qui se sont
ouvertes à ses yeux de manière
inattendue. Ce qu’il dit, par exemple,
dans ce point de Forge :

« Dans la vie intérieure, comme dans
l’amour humain, il faut se montrer
persévérant à tout prix. Oui, tu dois
méditer souvent sur les mêmes
sujets, en insistant jusqu’à ce que tu
découvres une autre fois l’Amérique.

— Et comment se fait-il que je n’aie
pas vu cela plus tôt, aussi clairement,
te demanderas-tu avec surprise ? —
Tout simplement, parce que nous
sommes parfois comme les pierres,



qui laissent l’eau glisser, sans en
absorber une seule goutte.

— C’est pourquoi il est nécessaire de
revenir sur le même sujet — en fait
ce n’est pas le même — pour nous
imprégner des bénédictions de Dieu.
» [4]

« Revenir sur le même sujet »
cherchant à nous ouvrir à toute sa
richesse et découvrir ainsi que « en
fait ce n’est pas le même ». Voilà sur
quel chemin de contemplation nous
sommes appelés. Il s’agit de sillonner
une mer qui, à première vue, ne
comporte aucune nouveauté, car
faisant déjà partie de notre paysage
quotidien. Les Romains appelaient la
Méditerranée Mare nostrum : c’était
une mer bien connue, ayant
habituellement une place dans leur
vie. Saint Josémaria emploie
l’expression castillane « découvrir
des Méditerranées » (redécouvrir
l’Amérique), étant donné que si nous



allons au large des mers censées être
bien connues, des horizons amples et
insoupçonnés peuvent cependant
s’ouvrir à nos yeux. Nous pouvons
alors dire au Seigneur avec sainte
Catherine de Sienne : « Vous êtes une
mer sans fond où plus je me plonge,
plus je vous trouve, et plus je vous
trouve, plus je vous cherche encore. »
[5]

Ces découvertes répondent aux
lumières que Dieu accorde quand il
veut et comme il veut. Cela dit, c’est
aussi par notre considération
réfléchie que nous nous sommes à
même de recevoir ces lumières de
Dieu. « Un homme qui se trouvait
d’abord dans l’obscurité, en voyant
soudain le soleil, a le regard éclairé
et voit clairement ce qu’il ne voyait
pas auparavant : ainsi celui qui a
l’avantage de recevoir le Saint-Esprit
a l’âme illuminée. » [6] Dans les
prochains éditoriaux nous allons
passer en revue certaines «



découvertes » que saint Josémaria a
faites dans sa vie intérieure, afin de «
pénétrer dans la profondeur de
l’amour de Dieu ».

Abba, Pater !

Une conviction était très fortement
enracinée chez les premiers
chrétiens, à savoir qu’il est possible
de s’adresser à Dieu comme des
enfants bien-aimés. Jésus lui-même
leur avait dit : « Vous donc, priez
ainsi : Notre Père qui es dans les
cieux… » (Mt 6, 9). Il s’était présenté
aux Juifs comme le Fils bien-aimé du
Père et avait appris à ses disciples à
faire comme lui. Les apôtres l’avaient
entendu s’adresser à Dieu avec le
terme que les enfants hébreux
employaient pour s’adresser à leur
père. Après avoir reçu l’Esprit Saint,
eux aussi ont commencé à employer
la même formule. Il s’agissait de
quelque chose de radicalement
nouveau par rapport à la piété



d’Israël. Or, saint Paul y fait allusion
comme si c’était quelque chose de
commun et de connu de tous : « Vous
avez reçu un esprit de fils adoptifs
qui nous fait nous écrier : Abba !
Père ! L’Esprit en personne se joint à
notre esprit pour attester que nous
sommes enfants de Dieu » (Rm 8,
15-16). Cette conviction les
remplissait de confiance et leur
donnait une audace insoupçonnée : «
Enfants, et donc héritiers ; héritiers
de Dieu, et cohéritiers du Christ
» (Rm 8, 17). Jésus est non seulement
l’Unique-Engendré du Père mais
aussi le premier-né d’une multitude
de frères (cf. Rm 8, 29 ; Col 1, 15). La
Vie nouvelle, apportée par le Christ,
se présentait à ses yeux comme une
vie d’enfants aimés de Dieu. Ce
n’était pas une vérité théorique ou
abstraite, mais quelque chose de réel
qui les comblait d’une joie
débordante. Une preuve claire en est
le cri de l’apôtre saint Jean dans sa
première lettre : « Voyez quelle



manifestation d’amour le Père nous a
donnée pour que nous soyons
appelés enfants de Dieu. Et nous le
sommes ! » (1 Jn 3, 1).

La paternité de Dieu, son amour
absolument singulier et tendre pour
chacun de nous, voilà quelque chose
que nous autres chrétiens avons
appris dès notre enfance.
Néanmoins, nous sommes appelés à
le découvrir de façon personnelle et
vivante, de sorte que cette
découverte transforme notre rapport
à Dieu. Ce faisant, un horizon de paix
et de confiance s’ouvre à nos yeux,
un horizon immense que nous
pouvons approfondir tout au long de
notre vie. Pour saint Josémaria, ce fut
une découverte inattendue :
l’ouverture soudaine d’un panorama
qui se trouvait en réalité caché dans
une réalité qu’il connaissait déjà
bien. C’était l’automne 1931, et il s’en
souvenait encore des année plus
tard : « Je pourrais vous dire même



quand, même le moment, où s’est
produite cette première vraie prière
de fils de Dieu. J’avais appris à
l’appeler Père dans le Notre Père,
depuis mon enfance ; cependant
sentir, voir, admirer ce dessein de
Dieu que nous soyons ses enfants…,
dans la rue et dans un tram, une
heure, une heure et demie, je ne sais
pas ; il me fallait crier : Abba, Pater !
» [7].

Au cours des mois qui ont suivi, saint
Josémaria est revenu maintes fois
sur la question. Par exemple, il notait
lors de la retraite qu’il a faite un an
plus tard : « Premier jour. Dieu est
mon Père. — Et je ne sors pas de
cette considération » [8] La journée
tout entière passée à considérer la
paternité de Dieu ! Il est vrai que,
d’entrée, la durée d’une telle
contemplation a de quoi nous
surprendre, mais, en réalité, elle
traduit la profondeur avec laquelle
l’expérience de la filiation divine est



restée ancrée en lui. Nous aussi, nous
devons faire preuve d’entrée, dans
nos moments de prière et plus en
général en nous adressant à Dieu,
d’un abandon plein de confiance et
de gratitude. Or, pour que nos
relations avec Dieu prennent
concrètement cette forme, il convient
une fois de plus de découvrir
personnellement qu’il a voulu être
notre Père.

Qui est Dieu pour moi ?

Comme saint Josémaria, nous avons
probablement appris dès notre petite
enfance que Dieu est Père, mais il
nous reste peut-être encore un bon
bout de chemin à parcourir pour 
vivre dans toute sa radicalité notre
condition de fils. Comment faciliter
cette découverte ?

Premièrement, pour découvrir la
paternité de Dieu il faut souvent 
restaurer son image authentique. Qui
est-il pour moi ? Consciemment ou



inconsciemment, certains voient
Dieu comme quelqu’un qui impose
des lois et annonce des punitions
pour ceux qui ne les accompliront
pas ; quelqu’un qui s’attend à être
obéi et se fâche devant toute
désobéissance ; en un mot, un Maître
dont nous ne serions que des sujets
contraints et forcés. Dans d’autres
cas, y compris pour certains
chrétiens, Dieu est
fondamentalement perçu comme le
motif pour lequel il faut bien se tenir.
Il est vu comme la raison pour
laquelle chacun de nous va là où il ne
voudrait pas aller mais où il doit
toutefois aller. Cependant, Dieu «
n’est pas un maître tyrannique, ni un
juge rigoureux et impitoyable : c’est
notre Père. Il nous parle de nos
péchés, de nos erreurs, de nos
manques de générosité ; mais c’est
pour nous en libérer, pour nous
promettre son Affection et son
Amour. » [9]



La difficulté pour comprendre que «
Dieu est Amour » (1 Jn 4, 8) est due
parfois à la crise que connaît la
paternité dans différents pays. Nous
l’avons peut-être constaté en parlant
avec des amis ou des collègues : leur
père ne suscite pas en eux de bons
souvenirs et un Dieu qui est Père ne
les attire pas outre mesure. En leur
proposant la foi, il est bon de les
aider à voir que la souffrance
provoquée par ce manque affectif
traduit les racines profondes de la
paternité dans leur cœur : une
paternité qui les précède et les
appelle. Un ami, un prêtre, peuvent
les aider, en étant proches d’eux, à
découvrir l’amour du « Père de qui
toute paternité, au ciel et sur la terre,
tire son nom » (Ep 3, 14) et à faire
l’expérience de la tendresse de la «
vocation de garder » [10] qui palpite
à l’intérieur de tout un chacun et se
fraye un chemin chez le père ou la
mère qu’ils sont déjà ou qu’ils
souhaiteraient être un jour. C’est



ainsi qu’ils peuvent découvrir au
fond de leur âme le visage
authentique de Dieu et de quelle
manière nous ses enfants nous
sommes appelés à vivre, en nous
sachant regardés par lui avec une
immense affection. Car un père
n’aime pas son fils pour ce qu’il fait,
pour ses réalisations, mais
simplement parce qu’il est son fils. En
même temps, il le lance dans le
monde et essaye de tirer le meilleur
de lui mais toujours compte tenu de
l’immense valeur qu’il a à ses yeux.

Cette pensée peut nous être utile, en
particulier à l’heure de l’échec ou
lorsque l’écart entre notre vie et les 
modèles que nous présente le monde
dans lequel nous vivons pourraient
nous amener à avoir une piètre idée
de nous-mêmes. « C’est notre
“stature”, c’est notre identité
spirituelle : nous sommes les enfants
aimés de Dieu, toujours. […] Vivre
insatisfait et penser négatif signifie



ne pas reconnaitre notre identité la
plus vraie : c’est comme se tourner
d’un autre côté tandis que Dieu veut
poser son regard sur moi, c’est
vouloir éteindre le rêve qu’il nourrit
pour moi. Dieu nous aime tels que
nous sommes, et aucun péché, défaut
ou erreur ne le fera changer d’idée. »
[11]

Nous rendre compte que Dieu est
Père va de pair avec le fait de se
laisser regarder par lui comme des
enfants bien-aimés. Ainsi, nous
comprenons que notre valeur ne
dépend pas de ce que nous avons,
nos talents, ni de ce que nous faisons,
nos succès, mais de l’Amour qui nous
a créés, qui a rêvé de nous et nous a 
élus « dès avant la fondation du
monde » (Ep 1, 4). Devant la froide
idée que le monde contemporain se
fait parfois de Dieu, Benoît XVI a
voulu rappeler dès le début de son
pontificat que « nous ne sommes pas
le produit accidentel et dépourvu de



sens de l’évolution. Chacun de nous
est le fruit d’une pensée de Dieu.
Chacun de nous est voulu, chacun est
aimé, chacun est nécessaire. » [12]
Est-ce que cette idée a réellement
une incidence sur notre vie
quotidienne ?

L’espérance confiante des enfants
de Dieu

Saint Josémaria rappelait souvent
aux fidèles de l’Opus Dei que « le
fondement de notre vie spirituelle est
la conscience de notre filiation divine
» [13]. Il comparait cette conscience
au « fil qui relie les perles d’un
merveilleux collier. La filiation
divine est le fil et c’est en lui que se
sertissent toutes les vertus, étant les
vertus d’un fils de Dieu » [14]. Voilà
pourquoi il est capital de demander à
Dieu de nous faire faire cette
découverte qui soutient et donne
forme à notre vie spirituelle tout
entière.



Le fil de la filiation divine se traduit
par une « « attitude d’abandon et
d’espérance » [15], l’attitude
caractéristique des enfants,
spécialement s’ils sont encore tout-
petits. C’est pourquoi dans la vie et
dans les écrits de saint Josémaria la
filiation divine allait souvent de pair
avec l’enfance spirituelle. Il est sûr
que l’enfant qui apprend à monter à
vélo n’a cure de ses chutes répétées.
Elles n’auront pas d’importance aussi
longtemps qu’il verra son père tout
près de lui, qui l’encourage à faire
une nouvelle tentative. C’est en cela
que consiste son abandon plein
d’espérance : « Papa, je ne peux pas…
Vas-y ! »

Nous savoir fils de Dieu est aussi
l’assurance où nous pouvons nous
appuyer pour mener à bien la
mission que le Seigneur nous a
confiée. Nous aurons les mêmes
sentiments que ce fils à qui son père
dit : « Mon enfant, va-t’en



aujourd’hui travailler à la vigne » (Mt
21, 28). Il se peut que, dans un
premier temps, nous manquions
d’assurance ou que nous ayons mille
et une autres pensées de toute sorte.
Mais nous considérerons aussitôt que
celui qui nous le demande c’est notre
Père et qu’il nous marque par-là une
immense confiance. Comme le Christ,
nous apprendrons à nous
abandonner entre les mains du Père
et à lui dire du fond du cœur : « Pas
ce que je veux, mais ce que tu veux !
» (Mc 14, 36). Par sa vie, saint
Josémaria nous a appris à nous
comporter de cette façon, à l’image
du Christ : « Au fil des années, j’ai
tâché de m’appuyer sans défaillir sur
cette réalité si encourageante. Ma
prière, en toute circonstance, a
toujours été la même, à quelques
nuances près. Je lui ai dit : Seigneur,
c’est toi qui m’as placé ici ; toi qui
m’as confié ceci ou cela, et moi, j’ai
confiance en toi. Je sais que tu es
mon Père, et j’ai toujours observé



que les tout-petits ont une confiance
totale en leurs parents. » [16] Il est
indéniable que des difficultés
existeront toujours. Mais nous les
affronteront, sûrs que ce Père tout-
puissant se tient à nos côtés, près de
nous, et qu’il veille sur nous quoi
qu’il puisse arriver. Il mènera à bien
nos projets qui, au bout du compte,
sont son œuvre ; il s’y prendra peut-
être autrement mais avec plus
d’efficacité. « Quand tu
t’abandonneras vraiment entre les
mains du Seigneur, tu apprendras à
te contenter de ce qui arrive, et à ne
pas perdre ta sérénité si tes activités
ne prennent pas la tournure que tu
souhaites malgré ton acharnement et
les bons moyens que tu as
employés… C’est qu’elles auront pris
la « tournure » que Dieu voulait
qu’elles prennent. » [17]

Cultiver la « conscience de la
filiation divine »



Il est à noter que saint Josémaria ne
signalait pas comme fondement de
l’esprit de l’Opus Dei la filiation
divine mais la conscience de la
filiation divine. Il ne suffit pas d’être
enfants de Dieu mais encore faut-il
que nous nous sachions enfants de
Dieu, de sorte que notre vie
s’imprègne de cette conscience. Avoir
cette assurance dans le cœur, voilà le
fondement le plus solide ; la vérité de
notre filiation divine devient alors
opérante au point d’avoir des
répercussions concrètes sur notre
vie.

Pour cultiver cette conscience il est
bon d’approfondir cette réalité dans
la tête et dans le cœur. Dans la tête
d’abord, en méditant dans notre
prière les passages de l’Écriture qui
parlent de la paternité de Dieu, de
notre filiation, de la vie des enfants
de Dieu. Cette méditation peut
bénéficier de l’éclairage fourni par
beaucoup de textes de saint



Josémaria sur notre condition
d’enfants de Dieu [18] ou par les
réflexions d’autres saints et écrivains
chrétiens [19].

Dans le cœur, nous pouvons
approfondir notre condition
d’enfants de Dieu si nous accourons
au Père avec confiance, si nous nous
abandonnons à son Amour, si nous
actualisons notre attitude filiale avec
ou sans des mots et si nous
n’oublions jamais l’Amour qu’il nous
porte. Une bonne méthode consiste à
s’adresser à lui par de courtes
invocations ou oraisons jaculatoires.
Saint Josémaria suggérait celle-ci : «
Appelle-le « Père » souvent dans la
journée et dis-lui, seul à seul, dans
ton cœur, que tu l’aimes, que tu
l’adores, que tu ressens la fierté et la
force d’être son fils. » [20] Nous
pouvons aussi nous servir des
certaines prières qui nous aident à
faire face à chaque journée, en ayant
l’assurance de nous sentir enfants de



Dieu, ou à les achever dans la
reconnaissance, la contrition et
l’espérance. Le pape François
proposait aux jeunes la suivante : «
Seigneur, je te remercie parce que tu
m’aimes ; je suis sûr que tu m’aimes ;
fais-moi aimer ma vie !” Non pas mes
défauts, qui doivent être corrigés,
mais la vie, qui est un grand don :
c’est le temps d’aimer et d’être aimés.
» [21]

Revenir à la maison du Père

On a dit de la famille qu’elle est « le
lieu où l’on retourne », où nous
pouvons nous refaire et nous
reposer. Elle l’est particulièrement
en tant que « sanctuaire de l’amour
et de la vie » [22], comme saint Jean
Paul II aimait à le dire. C’est que
nous y retrouvons à sa source même
l’Amour qui donne un sens et une
valeur à notre vie.

Pareillement, de nous sentir enfants
de Dieu nous permet de revenir à lui



avec confiance lorsque nous sommes
fatigués, qu’on nous a malmenés ou
blessés… mais aussi lorsque nous
l’avons offensé. Revenir au Père c’est
une autre manière d’avoir cette
attitude « d’abandon et d’espérance
». Il convient de méditer souvent la
parabole du père qui avait deux fils,
rapportée par saint Luc (cf. Lc 15,
11-32). « Dieu nous attend, comme le
père de la parabole, les bras ouverts,
bien que nous ne le méritions pas.
Notre dette n’a pas d’importance.
Comme l’enfant prodigue, nous
n’avons qu’à laisser parler notre
cœur, éprouver la nostalgie du foyer
paternel, nous émerveiller, et nous
réjouir de ce don que Dieu nous a fait
de pouvoir nous appeler et d’être
vraiment, malgré tant de
manquements à la grâce, ses enfants.
» [23] Sans doute ce fils a-t-il à peine
pensé à la douleur de son Père ; il
avait surtout la nostalgie des petits
soins dont il était entouré dans la
maison paternelle (cf. Lc 15, 17-19). Il



décide d’y retourner pour n’y être
qu’un mercenaire parmi les autres.
Cependant son Père l’accueille. Il sort
à sa rencontre, se jette à son cou et
l’embrasse tendrement, tout en lui
rappelant son identité ultime : il est
son fils. Il dispose aussitôt qu’on lui
rende ses vêtements, les sandales,
l’anneau… les signes de cette filiation
que pas même son mauvais
comportement n’a pu effacer. « Il
s’agissait en fin de compte de son
propre fils, et aucun comportement
ne pouvait altérer ou détruire cette
relation. » [24]

Quoiqu’il nous arrive de voir Dieu
comme un Maître dont nous sommes
les serviteurs ou comme un Juge
froid, il n’en reste pas moins fidèle à
son Amour de Père. La possibilité de
nous rapprocher de lui après nos
chutes est toujours une magnifique
occasion de le découvrir. En même
temps, tout cela nous révèle notre
propre identité. Ce n’est pas



uniquement qu’il a décidé de nous
aimer « sans raison particulière »,
mais que, gratuitement, nous 
sommes réellement fils de Dieu. Nous 
sommes fils de Dieu et rien ni
personne ne pourra jamais nous
enlever cette dignité. Pas même
nous. C’est pourquoi, devant la
réalité de notre faiblesse et du péché,
conscient et volontaire, ne nous
laissons jamais envahir par le
désespoir. Comme saint Josémaria le
signalait, « cette conclusion n’est pas
le dernier mot. Le dernier mot, c’est
Dieu qui le dit, et c’est l’assurance de
notre filiation divine. » [25]

Occupés à aimer

La conscience de la filiation divine
change tout, comme elle a changé la
vie de saint Josémaria lorsqu’il a fait
inopinément cette découverte.
Comme notre vie intérieure est
différente lorsque, au lieu de la
fonder sur nos progrès ou nos



résolutions, nous la centrons sur
l’Amour qui nous précède et nous
attend ! Si quelqu’un accorde la
priorité à ce qu’il fait, sa vie
spirituelle tournera presque
exclusivement autour de son
amélioration personnelle. À la
longue, non seulement ce genre de
vie comporte le risque de laisser
dans l’oubli l’amour de Dieu, dans un
recoin de l’âme, mais il peut aussi
conduire au découragement, car
dans ces combats chacun resterait
seul face à l’échec.

En revanche, si nous nous centrons
sur ce que Dieu fait, si nous nous
laissons chaque jour aimer de lui, en
accueillant le Salut, la lutte prendra
une autre tournure. Si nous sommes
victorieux, l'action de grâce et la
louange viendront naturellement ; si
nous sommes défaits, notre rapport à
Dieu consistera à retourner avec
confiance auprès du Père, en lui
demandant pardon et en nous



laissant embrasser par lui. Dans ces
conditions, on comprend que « la
filiation divine n’est pas une vertu
particulière, possédant ses propres
actes, mais la condition permanente
du sujet des vertus. C’est pourquoi on
n’agit pas en enfant de Dieu en
posant certains actes ; c’est
l’ensemble de l’activité et la pratique
des vertus qui peuvent et doivent
être l’expression de la filiation divine
» [26].

Il n’y a pas de défaite pour celui qui
souhaite accueillir chaque jour
l’Amour de Dieu. Même le péché peut
devenir l’occasion de nous rappeler
notre identité par un retour auprès
du Père, qui tient à sortir à notre
rencontre en criant : « Mon fils ! Mon
fils ! ». De cette conscience naîtra,
comme chez saint Josémaria, la force
dont nous avons besoin pour nous
remettre en marche à la suite du
Seigneur. « Je sais que vous et moi,
avec détermination, avec la lumière



et l’aide de la grâce, nous allons
découvrir ce qu’il faut brûler, et nous
le brûlerons : ce qu’il y a à arracher,
et nous l’arracherons ; ce qu’il y a à
donner, et nous le donnerons » [27].
Or, nous ferons cela sans nous mettre
la pression ni nous décourager, en
essayant de ne pas confondre l’idéal
de la vie chrétienne et le
perfectionnisme [28]. Ainsi nous
vivrons attentifs à l’Amour que Dieu
nous porte, occupés à aimer. Nous
serons comme des petits enfants qui
ont découvert peu à peu l’amour de
leur Père et souhaitent l’en remercier
de mille manières, en répondant, peu
ou prou, avec tout l’amour qu’ils sont
capables de lui témoigner.

D'après Lucas Buch

[1]. F. Ocariz, Lettre pastorale 14
février 2017, n° 30.



[2]. Ibid. Cf. Saint Josémaria, Chemin,
n° 961 ; Amis de Dieu, n° 239.

[3]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 97.

[4]. Forge, n° 540.

[5]. Saint Catherine de Sienne, 
Dialogue, c. 167.

[6]. Saint Cyrille de Jérusalem,
Catéchèse 16, 16.

[7]. Saint Josémaria, Méditation, 24
décembre 1969 (dans A. Vazquez de
Prada, Le Fondateur de l’Opus Dei,
vol. I, Le Laurier, Paris, p. 388.

[8]. Saint Josémaria, Notes intimes n°
1637 (dans A. Vazquez de Prada, Le
Fondateur de l’Opus Dei, vol. I, Le
Laurier, Paris, p. 465.

[9]. Quand le Christ passe, n° 64.



[10]. Pape François, Homélie lors de
la messe solennelle d'inauguration
de son pontificat, 19 mars 2013.

[11]. Pape François, Homélie, 31
juillet 2016.

[12]. Benoît XVI, Homélie lors de la
messe solennelle d’inauguration de
son pontificat, 24 avril 2005.

[13]. Saint Josemaría, Lettre 25
janvier 1961, n° 54 (dans E. Burkhart,
J. López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría, vol. 2,
Rialp, Madrid 2013, p. 20, note 3).

[14]. Saint Josemaría, Notes prises
lors de sa prédication, 6 juillet 1974,
dans E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, p. 108.

[15]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017.

[16]. Amis de Dieu, n° 143.



[17]. Saint Josémaria, Sillon, n° 860.

[18]. Cf. par exemple. F. Ocáriz,
“Filiación divina” dans Diccionario de
san Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
519-526.

[19]. L’Année jubilaire de la
Miséricorde nous a permis d’en
redécouvrir quelques-uns. Cf. Conseil
pontifical pour la nouvelle
évangélisation, Miséricordieux
comme le Père. Jubilé de la
Miséricorde 2015-16.

[20]. Amis de Dieu, n° 150.

[21]. Pape François, Homélie, 31
juillet 2016.

[22]. Saint Jean Paul II, Homélie, 4
mai 2003.

[23]. Quand le Christ passe, n° 64.



[24]. Saint Jean Paul II, Enc. Dives in
misericorde (30 septembre 1980), n°
5.

[25]. Quand le Christ passe, n° 65.

[26]. F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27]. Quand le Christ passe, n° 66.

[28]. Cf. F. Ocariz, Lettre pastorale 14
février 2017.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-
decouvertes-dans-la-vie-interieure-i-la-
premiere-vraie-priere-de-fils-de-dieu/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-dans-la-vie-interieure-i-la-premiere-vraie-priere-de-fils-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-dans-la-vie-interieure-i-la-premiere-vraie-priere-de-fils-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-dans-la-vie-interieure-i-la-premiere-vraie-priere-de-fils-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nouvelles-decouvertes-dans-la-vie-interieure-i-la-premiere-vraie-priere-de-fils-de-dieu/

	Nouvelles découvertes dans la vie intérieure (I) "La première vraie prière de fils de Dieu"

