
opusdei.org

« Nous sommes
tenus de réparer »,
pape François

À l’occasion de la Journée
Mondiale de Prière pour la
Sauvegarde de la Création le
1er septembre, le pape François
nous invite à redécouvrir des
styles de vie simples et durables
et à rétablir des relations
sociales équitables. Son
message.

02/09/2020



MESSAGE DU PAPE FRANÇOIS POUR
LA CÉLÉBRATION DE LA

JOURNÉE MONDIALE DE PRIÈRE
POUR LA SAUVEGARDE DE LA
CRÉATION

1er SEPTEMBRE 2020

« Vous ferez de la cinquantième année
une année sainte, et vous proclamerez
la libération

pour tous les habitants du pays. Ce
sera pour vous le jubilé » (Lv 25, 10)

Chers frères et sœurs,

Chaque année, surtout depuis la
publication de la Lettre encyclique 
Laudato si’(LS, 24 mai 2015), le
premier jour du mois de septembre
est, pour la famille chrétienne, une
Journée Mondiale de Prière pour la
Sauvegarde de la Création, avec
laquelle commence le Temps de la
Création, qui se conclut le 4 octobre

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


dans le souvenir de saint François
d’Assise. Durant cette période, les
chrétiens, dans le monde entier,
renouvellent la foi en Dieu créateur
et s’unissent de façon spéciale dans
la prière et dans l’action pour la
sauvegarde de la maison commune.

Je suis heureux que le thème choisi
par la famille œcuménique pour la
célébration du Temps de la Création
2020 soit "Jubilé pour la Terre",
justement en cette année marquant
le cinquantième anniversaire du Jour
de la Terre.

Dans les Saintes Écritures, le Jubilé
est un temps sacré pour se souvenir,
revenir, se reposer, réparer et se
réjouir.

1. Un temps pour se souvenir

Nous sommes par-dessus tout invités
à nous rappeler que le destin ultime
de la création est d’entrer dans le
"sabbat éternel" de Dieu. C’est un



voyage qui a lieu dans le temps,
embrasse le rythme des sept jours de
la semaine, le cycle des sept ans et la
grande Année jubilaire concluant les
sept années sabbatiques.

Le Jubilé est aussi un temps de grâce
pour faire mémoire de la vocation
originelle de la création à être et à
prospérer comme communauté
d’amour. Nous existons seulement à
travers les relations : avec Dieu
créateur, avec les frères et sœurs en
tant que membres d’une famille
commune, et avec toutes les
créatures qui habitent la même
maison que nous. « Tout est lié, et,
comme êtres humains, nous sommes
tous unis comme des frères et des
sœurs dans un merveilleux
pèlerinage, entrelacés dans l’amour
que Dieu porte à chacune de ses
créatures et qui nous unit aussi, avec
une tendre affection, à frère soleil, à
sœur lune, à sœur rivière et à mère
terre » (LS, n. 92).

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92.


Le Jubilé est donc un temps pour le
souvenir, où il faut conserver la
mémoire de notre existence
interrelationnelle. Nous avons
constamment besoin de nous
rappeler que « tout est lié, et la
protection authentique de notre
propre vie comme de nos relations
avec la nature est inséparable de la
fraternité, de la justice ainsi que de la
fidélité aux autres » (LS, n. 70).

2. Un temps pour revenir

Le Jubilé est un temps pour
retourner en arrière et se repentir.
Nous avons brisé les liens qui nous
unissaient au Créateur, aux autres
êtres humains et au reste de la
création. Nous avons besoin de
restaurer ces relations détruites, qui
sont essentielles pour nous soutenir
nous-mêmes et toute la trame de la
vie.

Le Jubilé est un temps de retour à
Dieu, notre créateur bien aimé. On

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.


ne peut pas vivre en harmonie avec
la création sans être en paix avec le
Créateur, source et origine de toute
chose. Comme l’a observé le Pape 
Benoît, « La consommation brutale
de la Création commence là où Dieu
est absent, où la matière est
désormais pour nous uniquement
matérielle, où nous-mêmes sommes
les dernières instances, où le tout est
simplement notre propriété
» (Rencontre avec le Clergé du Diocèse
de Bolzano-Bressanone, 6 août 2008).

Le Jubilé nous invite à penser de
nouveau aux autres, spécialement
aux pauvres et aux plus vulnérables.
Nous sommes appelés à accueillir de
nouveau le projet initial et aimant de
Dieu pour la création comme un
héritage commun, un banquet à
partager avec tous les frères et sœurs
dans un esprit de convivialité ; non
pas dans une compétition déréglée,
mais dans une communion joyeuse,
où l’on se soutient et se protège

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2008/august/documents/hf_ben-xvi_spe_20080806_clero-bressanone.html


mutuellement. Le Jubilé est un temps
pour donner la liberté aux opprimés
et à tous ceux qui sont pris dans les
fers des diverses formes d’esclavage
moderne, dont la traite des
personnes et le travail des mineurs.

Nous avons besoin de revenir, en
outre, à l’écoute de la terre, désignée
dans l’Ecriture comme adamah, lieu
d’où l’homme, Adam, a été tiré.
Aujourd’hui, la voix alarmée de la
création nous exhorte à retourner à
une juste place dans l’ordre naturel,
à nous rappeler que nous sommes
une partie, et non pas les patrons, du
réseau interconnecté de la vie. La
désintégration de la biodiversité,
l’augmentation vertigineuse des
désastres climatiques, l’impact inégal
de la pandémie actuelle sur les plus
pauvres et les plus fragiles sont des
sonnettes d’alarme face à l’avidité
effrénée de la consommation.



Particulièrement durant ce Temps de
la Création, écoutons le battement de
la création. Elle a été faite, en effet,
pour manifester et communiquer la
gloire de Dieu, pour nous aider à
trouver, dans sa beauté, le Seigneur
de toutes choses et retourner à lui
(cf. Saint Bonaventure, In II Sent., I,
2,2, q. 1, concl ; Brevil., II,5.11). La
terre dont nous avons été tirés est
donc un lieu de prière et de
méditation : « Réveillons le sens
esthétique et contemplatif que Dieu a
mis en nous » (Exhort. ap. Querida
Amazonia,n. 56). La capacité à nous
émerveiller et à contempler est
quelque chose que nous pouvons
apprendre spécialement des frères et
sœurs autochtones qui vivent en
harmonie avec la terre et ses
multiples formes de vie.

3. Un temps pour se reposer

Dans sa sagesse, Dieu a réservé le
jour du sabbat pour que la terre et

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#56


ses habitants puissent se reposer et
se ressourcer. Aujourd’hui,
cependant, nos styles de vie poussent
la planète au-delà de ses limites. La
demande constante de croissance
ainsi que le cycle incessant de
production et de consommation sont
en train d’épuiser l’environnement.
Les forêts disparaissent, le sol est
érodé, les champs disparaissent, les
déserts avancent, les mers
deviennent acides et les tempêtes
s’intensifient : la création gémit !

Durant le Jubilé, le Peuple de Dieu
était invité à se reposer des travaux
quotidiens, à laisser, grâce à la baisse
de la consommation habituelle, la
terre se régénérer et le monde se
réorganiser. Il nous faut trouver
aujourd’hui des styles de vie
équitables et durables, qui restituent
à la terre le repos qui lui revient, des
moyens de subsistance suffisants
pour tous, sans détruire les
écosystèmes qui nous entretiennent.



La pandémie actuelle nous a amenés,
en quelque sorte, à redécouvrir des
styles de vie plus simples et durables.
La crise, dans un certain sens, nous a
donné la possibilité de développer de
nouvelles façons de vivre. Il a été
possible de constater comment la
terre réussit à se reprendre si nous
lui permettons de se reposer : l’air est
devenu plus sain, les eaux plus
transparentes, les espèces animales
sont revenues dans de nombreux
endroits d’où elles avaient disparu.
La pandémie nous a conduits à un
carrefour. Nous devons profiter de ce
moment décisif pour mettre fin à des
activités et à des finalités superflues
et destructrices, et cultiver des
valeurs, des liens et des projets
génératifs. Nous devons examiner
nos habitudes dans l’usage de
l’énergie, dans la consommation,
dans les transports et dans
l’alimentation. Nous devons
supprimer de nos économies les
aspects non essentiels et nocifs, et



donner vie à des modalités
fructueuses de commerce, de
production et de transport de biens.

4. Un temps pour réparer

Le Jubilé est un temps pour réparer
l’harmonie originelle de la création
et pour assainir des rapports
humains compromis.

Il invite à rétablir des relations
sociales équitables, en restituant à
chacun sa liberté et ses biens, et en
effaçant la dette des autres. Dès lors,
nous ne devrions pas oublier
l’histoire de l’exploitation du Sud de
la planète, qui a provoqué une dette
écologique énorme, due
principalement au pillage des
ressources et à l’utilisation excessive
de l’espace environnemental
commun pour l’élimination des
déchets. Le Jubilé est le temps d’une
justice réparatrice. A ce propos, je
renouvelle mon appel à effacer la
dette des pays les plus fragiles à la



lumière des graves impacts des crises
sanitaires, sociales et économiques
qu’ils doivent affronter suite au
COVID-19. Il faut de même s’assurer
que les mesures pour la reprise, en
cours d’élaboration et d’actualisation
au niveau mondial, régional et
national, soient effectivement
efficaces avec des politiques, des
législations et des investissements
centrés sur le bien commun, et avec
la garantie que les objectifs sociaux
et environnementaux mondiaux
soient atteints.

Il est également nécessaire de
réparer la terre. La restauration d’un
équilibre climatique est très
importante, étant donné que nous
nous trouvons en situation
d’urgence. Nous sommes à court de
temps, comme nos enfants et nos
jeunes nous le rappellent. Il faut faire
tout ce qui est possible pour limiter
l’augmentation de la température
moyenne globale au seuil de 1,5°C,



comme il est stipulé dans l’Accord de
Paris sur le Climat : le dépasser se
révèlera catastrophique, surtout
pour les communautés les plus
pauvres du monde entier. Dans ce
moment critique, il est nécessaire de
promouvoir une solidarité intra-
générationnelle et
intergénérationnelle. En préparation
à l’important Sommet sur le Climat
de Glasgow, au Royaume-Uni (COP
26), j’invite chaque pays à adopter
des objectifs nationaux plus
ambitieux pour réduire les
émissions.

La restauration de la biodiversité est
également cruciale dans le contexte
sans précédent d’une disparition des
espèces et d’une dégradation des
écosystèmes. Il est nécessaire de
soutenir l’appel des Nations Unies à
sauvegarder les 30% de la Terre
comme habitat protégé avant 2030,
afin d’endiguer le taux alarmant de
perte de biodiversité. J’exhorte la



Communauté internationale à
collaborer pour garantir que le
Sommet sur la biodiversité (COP 15)
de Kumming, en Chine, constitue un
tournant vers le rétablissement de la
Terre comme maison où la vie soit
abondante, selon la volonté du
Créateur.

Nous sommes tenus de réparer, selon
la justice, en nous assurant que tous
ceux qui ont habité une terre
pendant des générations puissent en
retrouver pleinement l’utilisation. Il
faut protéger les communautés
autochtones contre les compagnies,
surtout multinationales, qui, à
travers l’extraction préjudiciable des
combustibles fossiles, des minéraux,
du bois et des produits agro-
industriels, « font dans les pays
moins développés ce qu’elles ne
peuvent dans les pays qui leur
apportent le capital » (LS, n. 51).
Cette mauvaise conduite des
entreprises représente « un nouveau

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51.


type de colonialisme » (Saint Jean-
Paul II, Discours à l’Académie
Pontificale des Sciences Sociales, 27
avril 2001, cit. in Querida Amazonia,
n. 14), qui exploite honteusement des
communautés et des pays plus
pauvres à la recherche désespérée
d’un développement économique. Il
est nécessaire de consolider les
législations nationales et
internationales, afin qu’elles
règlementent les activités des
compagnies d’extraction et
garantissent l’accès à la justice à ceux
qui subissent des dommages.

5. Un temps pour se réjouir

Dans la tradition biblique, le Jubilé
est un évènement joyeux, inauguré
par un son de trompette qui résonne
sur toute la terre. Nous savons que le
cri de la Terre et des pauvres est
devenu, ces dernières années, encore
plus fort. En même temps, nous
sommes témoins de la façon dont

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/2001/april/documents/hf_jp-ii_spe_20010427_pc-social-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#14
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#14


l’Esprit Saint inspire partout des
individus et des communautés à
s’unir pour reconstruire la maison
commune et défendre les plus
vulnérables. Nous assistons à
l’émergence progressive d’une
grande mobilisation de personnes,
qui, à la base et dans les périphéries,
travaillent généreusement pour la
protection de la terre et des pauvres.
Cela procure de la joie de voir tant de
jeunes et de communautés, en
particulier autochtones, en première
ligne pour répondre à la crise
écologique. Ils lancent un appel pour
un Jubilé de la Terre et pour un
nouveau départ, conscients que « les
choses peuvent changer » (LS, n. 13).

On peut également se réjouir de voir
comment l’Année spéciale de
l’anniversaire de Laudato si’ inspire
de nombreuses initiatives au niveau
local et mondial pour le soin de la
maison commune et des pauvres.
Cette année devrait conduire à des

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13.
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#13.


programmes opérationnels à long
terme, pour arriver à pratiquer une
écologie intégrale dans les familles,
les paroisses, les diocèses, les Ordres
religieux, les écoles, les universités,
l’assistance sanitaire, les entreprises,
les exploitations agricoles et dans de
nombreux autres domaines.

Nous nous réjouissons aussi que les
communautés croyantes se
rapprochent pour donner vie à un
monde plus juste, plus pacifique et
plus durable. C’est un motif de joie
particulière que le Temps de la
Création devienne une initiative
vraiment œcuménique. Continuons à
grandir dans la conscience que nous
tous, nous avons une maison
commune en tant que membres de la
même famille !

Réjouissons-nous parce que, dans
son amour, le Créateur soutient nos
humbles efforts pour la Terre. Elle
est aussi la maison de Dieu, où sa



Parole « s’est faite chair, elle a habité
parmi nous » (Jn 1, 14), le lieu
constamment renouvelé par
l’effusion de l’Esprit Saint.

“Envoie ton Esprit, Seigneur, et
renouvelle la face de la terre” (cf. Ps
104, 30).

Rome, Saint Jean du Latran, 1er

septembre 2020

François

source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-
tenus-de-reparer-pape-francois/

(18/02/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200901_messaggio-giornata-cura-creato.html
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-tenus-de-reparer-pape-francois/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-tenus-de-reparer-pape-francois/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-tenus-de-reparer-pape-francois/

	« Nous sommes tenus de réparer », pape François

