
opusdei.org

La gourmandise : «
Nous sommes faits
pour être des
hommes et des
femmes «
eucharistiques »

Lors de l'audience générale du
10 janvier, le pape François a
poursuivi son cycle
catéchétique sur les vices et les
vertus, en parlant de
gourmandise.

10/01/2024



Chers frères et sœurs, bonjour !

Dans notre parcours de catéchèse
que nous avons entrepris sur les
vices et les vertus, aujourd'hui nous
nous arrêtons sur le vice de la 
gourmandise.

Que nous dit l'Évangile à ce sujet ?
Regardons Jésus. Son premier
miracle, aux noces de Cana, révèle sa
sympathie pour les joies humaines : il
veille à ce que la fête se termine bien
et donne aux mariés une grande
quantité de très bon vin. Tout au long
de son ministère, Jésus apparaît
comme un prophète très différent du
Baptiste : si l'on se souvient de Jean
pour son ascétisme - il mangeait ce
qu'il trouvait dans le désert -, Jésus
est au contraire le Messie que l'on
voit souvent à table. Son
comportement suscite scandale pour
certains, car non seulement il est
bienveillant à l'égard des pécheurs,
mais il mange même avec eux ; et ce



geste démontrait sa volonté de
communion et de proximité avec
tous.

Mais il y a aussi autre chose. Si
l'attitude de Jésus à l'égard des
préceptes juifs révèle sa pleine
soumission à la Loi, il fait cependant
preuve de compréhension à l'égard
de ses disciples : lorsqu'ils sont pris
en flagrant délit de faim et qu'ils
ramassent des épis le jour du sabbat,
il les justifie en rappelant que le roi
David et ses compagnons, se trouvant
dans le besoin, avaient mangé des
pains sacrés (cf. Mc 2, 23-26). Et Jésus
affirme un nouveau principe : les
invités aux noces ne peuvent pas
jeûner quand l'époux est avec eux ;
ils jeûneront quand l'époux leur sera
enlevé. Tout est désormais relatif à
Jésus. Quand il est au milieu de nous,
nous ne pouvons pas nous affliger ;
mais à l'heure de sa passion, alors
oui, nous jeûnons (cf. Mc 2,18-20).
Jésus veut que nous soyons dans la



joie en sa compagnie- Lui est l’Epoux
de l’Eglise ; mais il veut aussi que
nous partagions ses souffrances, qui
sont aussi celles des petits et des
pauvres.

Un autre aspect important. Jésus 
abandonne la distinction entre
aliments purs et impurs, qui était une
distinction établie par la loi
hébraïque. En réalité - enseigne Jésus
- ce n'est pas ce qui entre dans
l'homme qui le souille, mais ce qui
sort de son cœur. C'est ainsi qu'il "
déclarait purs tous les aliments " (Mc
7,19). C'est pourquoi le christianisme
ne considère pas les aliments impurs.
Mais l'attention que nous devons
avoir est intérieure : elle ne porte
donc pas sur la nourriture elle-
même, mais sur la relation que nous
entretenons avec elle. Et Jésus dit
clairement que ce qui fait la bonté ou
la malignité, pour ainsi dire, d'un
aliment, ce n'est pas l'aliment lui-
même, mais la relation que nous



entretenons avec lui. Et nous le
voyons, lorsqu'une personne a une
relation désordonnée avec la
nourriture, nous observons la façon
dont elle mange, elle mange à la hâte,
comme avec l'envie de se rassasier et
ne se rassasie jamais, elle n'a pas une
bonne relation avec la nourriture,
elle est l'esclave de la nourriture.

Cette relation sereine que Jésus a
établie envers l’alimentation devrait
être redécouverte et valorisée,
surtout dans les sociétés dites de
l'abondance, où se manifestent tant
de déséquilibres et tant de
pathologies. On mange trop ou trop
peu. Souvent on mange dans la
solitude. Les troubles des
comportements alimentaires se
répandent : anorexie, boulimie,
obésité... Et la médecine et la
psychologie tentent de s'attaquer au
mauvais rapport à la nourriture. Une
mauvaise relation avec la nourriture
est à l’origine de toutes ces maladies.



Il s'agit de maladies, souvent très
douloureuses, qui sont
principalement liées à des tourments
de la psyché et de l'âme.
L’alimentation est la manifestation
de quelque chose d'intérieur : la
prédisposition à l'équilibre ou à la
démesure ; la capacité de rendre
grâce ou la prétention arrogante à
l'autonomie ; l'empathie de qui sait
partager la nourriture avec celui qui
est dans le besoin ou l'égoïsme de qui
accumule tout pour soi-même. Cette
demande est très importante : dis-
moi comment tu manges et je te dirai
quelle âme tu possèdes. Dans la
manière de manger se révèlent notre
intériorité, nos habitudes, nos
attitudes psychiques.

Les anciens Pères donnaient au vice
de la gourmandise le nom de
"gastrimargie", terme que l'on peut
traduire par "folie du ventre". La
gourmandise est une "folie du
ventre". Et il y a aussi ce proverbe



qui dit qu'il faut manger pour vivre
et non vivre pour manger. La
gourmandise est un vice qui se greffe
sur l'un de nos besoins vitaux,
comme l’alimentation. Soyons
prudents à ce sujet.

Si nous l’envisageons d'un point de
vue social, la gourmandise est peut-
être le vice le plus dangereux qui est
en train de faire périr la planète. Car
le péché de ceux qui cèdent devant
une part de gâteau, somme toute, ne
provoque pas de dommages
importants, mais la voracité avec
laquelle nous nous déchaînons,
depuis quelques siècles, sur les biens
de la planète, compromet l'avenir de
tous. Nous nous sommes jetés sur
tout, pour devenir maîtres de tout,
alors que tout avait été confié à notre
soin, et non à notre exploitation !
Voilà donc le grand péché, la fureur
du ventre : nous avons abjuré le nom
d'hommes, pour en prendre un
autre, celui de "consommateurs".



C'est ainsi que l'on dit aujourd'hui
dans la vie sociale :
"consommateurs". Nous ne nous
sommes même pas aperçus que
quelqu'un avait commencé à nous
appeler ainsi. Nous sommes faits
pour être des hommes et des femmes
"eucharistiques", capables de rendre
grâce, discrets dans l'utilisation de la
terre, et au lieu de cela, le danger est
de se transformer en prédateurs, et
maintenant nous nous rendons
compte que cette forme de
"gloutonnerie" a fait beaucoup de
mal au monde. Demandons au
Seigneur de nous aider sur le chemin
de la sobriété, et que les différentes
formes de gourmandise
n'envahissent pas nos vies.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-

https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-faits-pour-etre-des-hommes-et-des-femmes-eucharistiques/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-faits-pour-etre-des-hommes-et-des-femmes-eucharistiques/


faits-pour-etre-des-hommes-et-des-
femmes-eucharistiques/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-faits-pour-etre-des-hommes-et-des-femmes-eucharistiques/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-sommes-faits-pour-etre-des-hommes-et-des-femmes-eucharistiques/

	La gourmandise : « Nous sommes faits pour être des hommes et des femmes « eucharistiques »

