
opusdei.org

« Nous proclamons
un Messie crucifié »

Qu’entendons-nous par
l’affirmation que le Christ a
obtenu le pardon pour tous les
hommes, par sa mort sur la
Croix et sa Résurrection ? À qui
et en vue de quoi a-t-il offert sa
vie ? Que veut dire que la mort
du Christ est la vie du monde et
qu’en mourant il a gagné la vie
pour tous ? Quatre images vont
nous aider à approfondir ce
mystère.

05/03/2019



« Alors que les Juifs réclament des
signes miraculeux, et que les Grecs
recherchent une sagesse, nous, nous
proclamons un Messie crucifié,
scandale pour les Juifs, folie pour les
nations païennes. Mais pour ceux
que Dieu appelle, qu’ils soient Juifs
ou Grecs, ce Messie, ce Christ, est
puissance de Dieu et sagesse de Dieu
» (1 Co 1, 22-24).

Le mystère de la Croix n’est pas facile
à accepter. La perspective d’un
Messie qui, après avoir été humilié,
finit ses jours sur une Croix, était un
motif de scandale pour l’imagination
de Pierre (cf. Mt 16, 21-23) et les
Douze, quant à eux, ne la
comprenaient pas (cf. Lc 18, 30-34).
Cette souffrance était si pénible que
Jésus a demandé à son Père que le
calice passe loin de lui (cf. Mt 26, 39)
et le cœur de Marie, identifié à celui
de son Fils, a pareillement éprouvé
une réticence naturelle face à la
souffrance.



Le rejet de l’idée qu’un Dieu puisse
finir sur un gibet est si naturel que sa
représentation picturale a mis des
siècles à se frayer un chemin dans
l’imaginaire de la culture chrétienne,
aussi bien dans le contexte
hébraïque que gréco-romain. Cette
difficulté à comprendre est si
naturelle que nous-mêmes nous
continuons de l’expérimenter si la
Croix se présente à nous dans son
acerbe concrétisation de la vie réelle,
et non seulement dans l’émotion
artistique ou le raisonnement d’un
discours.

La Croix est dure, certes, mais, nous
le savons, les plans de Dieu, son
mystère de salut, répondent à une
logique qu’il a voulu nous révéler et
qui a poussé les premiers chrétiens à
défendre l’indéfendable, au point
que de nos jours n’importe quel
enfant, apprenant le catéchisme,
récite par cœur : « Quel est le signe
du chrétien ? Le signe du chrétien est



la Sainte Croix » [1]. Le simple geste
de faire le signe de Croix possède une
force symbolique unique : nous
confessons par-là, corps et âme, tout
le mystère de la création et de la
rédemption, tout ce que le Père, le
Fils et l’Esprit Saint ont fait et feront
encore pour chacun de nous.

« Tout discours est fatigant, on ne
peut jamais tout dire. L’œil n’a
jamais fini de voir, ni l’oreille
d’entendre » (Qo 1, 8). La
contemplation du mystère de la
Croix est une source intarissable de
vie, si chacun veut bien mener son
cheminement intellectuel et spirituel
à son terme. Telle a été l’expérience
des grands maîtres de la tradition
chrétienne, qui ont suivi le chemin
de la Croix par leur prédication et
par leur vie. Plus qu’une explication,
les réflexions qui suivent présentent
quatre images pouvant générer
lumière et sérénité alors qu’il nous



semble être entourés des ténèbres de
la Croix.

Première image : le Trône de la
miséricorde

La première image est celle du Trône
de la miséricorde. Il s’agit d’une
iconographie développée
spécialement au Moyen Âge. Elle
connaît de nombreuses variations
mais le motif reste le même : Dieu le
Père tient dans ses mains son Fils
suspendu à la Croix tandis que
l’Esprit Saint, sous forme de colombe,
se montre entre les visages du Père et
du Fils. Cette image tire sa force de la
présentation de l’auto-donation du
Fils comme donation du Père, grâce à
l’action de l’Esprit Saint. Elle
manifeste ainsi en premier lieu que
le Père révèle sa miséricorde pour
chacune de ses créatures à travers la
Passion de son Fils et non en dépit
d’elle. Toutefois, si l’amour de Dieu a
atteint son sommet sur la Croix, ce



n’est pas tant en raison de la
souffrance qu’elle comportait que
parce qu’elle a été, de facto, la
dernière et la plus éloquente
prédication de Jésus sur l’amour avec
lequel le Père respecte et promeut le
bien et la liberté de tous ses enfants.

Cette image nous dit que Dieu est
disposé à se charger du poids de la
Croix plutôt que de forcer quelqu’un
à l’aimer. C’est pourquoi, si nous
regardons bien à travers les plaies du
Ressuscité, nous ne verrons pas
l’image d’un Dieu si radicalement
transcendant qu’il estime comme
indigne de sa pureté d’entrer en
relation avec ceux qui ne sont que
poussière et vanité (cf. Gn 2, 7 ; Ps
144, 4). L’image du Christ chrétien
manifeste, de façon surprenante et
nouvelle, l’unité de la justice et de la
miséricorde ; l’amour de Dieu,
toujours du côté de ses créatures et
sa capacité d’accomplir le dessein
originaire de la création. La Croix du



Christ montre précisément à
l’évidence le poids de ces peines,
c’est-à-dire combien il en a coûté à la
Trinité d’être fidèle à son projet, à
cette folie d’amour représentée par
la création d’êtres personnels qui
s’adressent personnellement à Dieu
pour l’éternité, soit sous la forme
d’un passionné « je t’aime », soit sous
celle d’un amer « je te hais ». Saint
Josémaria disait souvent que,
précisément, celui qui aime souffre, «
si en amour je suis éprouvé / c’est la
vertu de ma souffrance » [2].

Deuxième image : le cri de Jésus

La deuxième image est le cri de
Jésus. « Mon Dieu, mon Dieu,
pourquoi m’as-tu abandonné ? » (Mt
27, 46). Comme pour tout dans la vie
de Jésus, ce gémissement jailli des
profondeurs d’un corps exténué joue
un rôle de révélateur. Si nous
regardons autour de nous sans
naïveté, nous verrons que les justes



ont assez souvent le dessous. C’est
une vérité permanente présentée
dans le Ps 73 : « Tout réussit
apparemment aux impies alors que
pour ceux qui entendent vivre face à
Dieu les choses se passent
apparemment mal ». En ce sens,
Jésus sur la Croix se solidarise avec
tous les innocents qui souffrent
injustement, et dont les cris ne sont
pas entendus dans ce monde.

La Passion du Crucifié est un acte de
la « compassio » rédemptrice du Père
dans le Christ pour toutes les
victimes qui, d’une façon ou d’une
autre, ont souffert pour défendre la
vérité de Dieu et la vérité de
l’homme. Leurs plaintes, leurs
clameurs si souvent étouffées,
trouvent une place en Dieu grâce au
cri de Jésus. En lui elles ne
s’éteignent pas mais prennent une
résonnance divine. Dans le «
pourquoi » de Jésus, nos questions les
plus crispées en raison de la douleur



ou de la solitude ne sont pas oubliées
mais obtiennent l’assurance d’une
réponse pleine d’amour de la part de
la Trinité. Comme pour Jésus, cette
réponse ne sera complète qu’au
moment de la Résurrection.
Cependant, si nous apprenons à crier
avec lui, notre angoisse se
transformera progressivement en
paix, la sérénité de la victoire [3].

S’il est avéré que, dans le banquet
éternel, les impies n’auront pas
indistinctement de place à côté des
victimes, comme si rien ne s’était
passé [4], il est facile de comprendre
pourquoi la Croix est indissociable de
la Résurrection et du Jugement final.
Une prédication n’insistant de facto
que sur une seule de ces trois réalités
serait une caricature du mystère du
Christ et rendrait encore moins
acceptable son visage pour nos
contemporains. Le Jugement final est
indissociable de la Croix et de la
Résurrection. C’est le dernier acte de



l’établissement du Royaume prêché
par Jésus dès le début ; l’acte dans
lequel les intentions du cœur seront
manifestées et la souffrance
innocente de tous les justes, depuis
Abel, recevra la reconnaissance
publique qu’elle mérite.

Troisième image : le bon larron

La conversion du bon larron est la
troisième image (cf. Lc 23, 40-43).
Suspendu à la Croix, Jésus non
seulement se solidarise avec les
innocents mais scrute les
profondeurs des cœurs qui rejettent
Dieu. L’Esprit Saint pousse Jésus à
n’en abandonner aucun, même ceux
qui se dresseront contre lui. Jésus
n’est pas venu appeler les justes mais
les pécheurs (cf. Mc 2, 17). Non
seulement il a parlé tout au long de
sa vie de pardon et d’amour pour les
ennemis (Mt 5, 44) mais il est mort en
pardonnant et en bénissant l’un des
malfaiteurs crucifiés avec lui (cf. Lc



23, 43). En quelques minutes à peine,
le bon larron est passé de la
malédiction à la bénédiction. L’exode
que Jésus lui a fait suivre est une
métaphore de notre vie, étant donné
que nous avons tous péché et vécu
privés de la gloire de Dieu (cf. Rm 3,
23).

Pour avoir le droit d’entrer dans la
bénédiction, une condition doit
toutefois être remplie, car en Jésus
rien n’est magique ni automatique :
personne, même Jésus, ne peut se
substituer à notre conscience. À la
fin de sa vie, Jésus poursuit le
programme commencé près du
Jourdain (cf. Mc 1, 14). Il cherche les
pécheurs et se solidarise avec eux
mais pour les appeler à la conversion
et à la pénitence (cf. Lc 5, 32). La
nouveauté de la révélation de la
Croix consiste en ce que Dieu se
contente d’un vrai acte de contrition
pour donner sa bénédiction. Le bon
larron n’a pas eu l’occasion de



restituer ce qu’il avait volé et,
néanmoins, il jouit déjà de la vie
éternelle. Comme dans notre
baptême, la scandaleuse générosité
de la parabole du fils prodigue
retentit ici : le Père n’exige pas
l’accomplissement matériel d’une
réparation impossible. Il scrute la
vérité du cœur et lui suffit que nous
reconnaissions sans ambages notre
péché, que nous nous repentions du
fond du cœur et que nous attachions
à Jésus avec la foi qui agit par la
charité (cf. Ga 5, 6). L’image du bon
larron est utile pour comprendre la
gratuité absolue de la justification et
le minimum exigé par le Père pour
nous pardonner. L’Esprit Saint agit
en Jésus et dans son Corps, qui est
l’Église, et se charge d’assainir les
séquelles laissées autour de nous par
nos péchés.

Du haut de la Croix, Jésus nous
regarde. Sa prière devient
intercession, «Père, pardonne-leur :



ils ne savent pas ce qu’ils font» (Lc
23, 34). C’est une prière efficace :
comme pour le bon larron, elle nous
rend à même de reconnaître notre
faute, d’en accepter la responsabilité
et de nous ouvrir au besoin du
pardon. Si le regard de Jésus n’était
pas miséricordieux, le spectacle de
nos péchés nous conduirait
facilement au désespoir. Or, son
regard est autre : il ne nous ramène
pas à nos seuls actes mais ouvre un
espace où la douleur éprouvée pour
la mesquinerie de nos décisions ne se
termine pas sur un geste
d’amertume. Le Fils de Dieu est
l’objet d’une violence absurde ; celle
qui reste active en nous lorsque
l’envie, la superficialité ou
simplement l’indifférence devant le
mal et le péché font de nous des
coupables. Mais l’Amour de Dieu est
plus fort que la stupidité de ses
créatures. La patience avec laquelle
il supporte la faiblesse de celui qui
n’a pas de bâton (la im-becillitas)



révèle que, dans le Christ, le Père a
ses mains toujours ouvertes pour
nous accueillir, si nous voulons pour
de vrai faire l’effort de nous laisser
saisir par lui.

Quatrième image : l’Agneau égorgé
devant le trône de Dieu

La quatrième image est celle de
l’Agneau égorgé debout devant le
Trône de Dieu (cf. Ap 5, 1-14). Le
prophète Isaïe s’était déjà servi de
l’image de l’agneau pour parler du
Serviteur souffrant (cf. Is 53 7). Jean-
Baptiste l’emploie pour désigner
Jésus « qui enlève le péché du monde
» (Jn 1, 29). L’Évangile selon saint
Jean fait coïncider la mort du Christ
et l’heure du sacrifice rituel dans le
temple, peut-être pour souligner
ainsi qu’en Égypte les premiers-nés
d’Israël avaient été épargnés grâce
au sang d’un agneau (cf. Ex 12). Le
livre de l’Apocalypse présente le
Christ comme l’Agneau qui vainc les



puissants de la terre, étant le Roi des
rois et le Seigneur des seigneurs (cf.
Ap 17, 14). Celui qui n’est pas
familiarisé avec le monde biblique
peut éprouver du mal à comprendre
l’insistance avec laquelle
l’Apocalypse emploie jusqu’à vingt-
neuf fois cette image. Mais elle était
si naturelle pour les premiers
chrétiens issus du judaïsme que
l’image de l’Agneau égorgé et
victorieux s’est assez rapidement
répandue, jusqu’à atteindre la
synthèse admirable que la tradition
chrétienne postérieure appellera
l’exaltation glorieuse du Christ sur la
Croix. Cette tradition, d’origine
johannique, verra dans la Croix
l’anticipation de la Gloire de la
Résurrection. Sur un bon nombre de
crucifix on voit encore les rayons de
la gloire du Ressuscité se répandre à
partir de la Croix sur le monde
entier. Saint Josémaria, comme tant
d’autres saints, contemplait



habituellement la Croix sous cet
angle précis [5].

Le chapitre 5 de l’Apocalypse
comporte un clin d’œil
caractéristique du style de saint Jean.
L’auteur présente avec un grand
dramatisme la scène du livre scellé
que nul ne peut ouvrir. Un ange
demande à grands cris si quelqu’un
est digne d’ouvrir les sept sceaux. Or,
personne ne répond. Devant ce
silence désolant, Jean « pleurait
beaucoup » (Ap 5, 4). L’un des
Anciens le rassure en lui disant : « Ne
pleure pas. Voilà qu’il a remporté la
victoire, le lion de la tribu de Juda, le
rejeton de David : il ouvrira le Livre
aux sept sceaux » (Ap 5, 5). Le
paradoxe réside en ce que, arrivé
pour ouvrir le livre, ce lion se
présente sous la forme d’un agneau
(cf. Ap 5, 6).

« Victor, quia victima » [6]. Il n’a pas
vaincu par la violence mais en étant



victime de la violence. La victoire du
Père dans le Christ révèle un aspect
de la divine passivité et de la
mansuétude que l’image de l’Agneau
traduit en langage humain. Ni le Père
n’a exigé de son Fils la souffrance
comme réparation, ni le Christ n’a
éliminé le péché en supprimant
quelqu’un. Le Père a demandé à son
Fils de révéler son amour paternel
pour chacun, risquant de voir les
hommes répondre comme bon leur
semble à l’amour de Dieu. Il lui a
demandé de confesser toujours et
sans ambages que le Père ne retire
pas ses dons, que la liberté est réelle
et qu’il ne veut pas d’esclaves mais
des fils. C’est pourquoi toute la vie de
Jésus a consisté à démasquer la
logique de certains cœurs qui, tout
en accomplissant extérieurement les
œuvres, vivaient sous l’esclavage de
la peur, de la jalousie ou du
ressentiment.



Jésus est venu pour nous délivrer de
l’esclavage du péché, annonçant que
« le Père vous aime » (Jn 16, 27) et
unissant sa volonté d’homme à ce
désir divin à un degré tel de
perfection qu’il s’est laissé suspendre
au bois de la Croix plutôt que
d’obliger quelqu’un à se rendre
devant Dieu. Le paradoxe de cet
Agneau « doux et humble » (Mt 11,
29), venu pour « détruire les œuvres
du diable » (1 Jn 3, 8), est qu’il les a
détruites en résistant jusqu’au bout à
la tentation de la méfiance à l’égard
de l’amour du Père. Il a ainsi montré
la grandeur du cœur humain selon le
dessein créateur de Dieu : un cœur
qui, avec la force de l’Esprit Saint,
peut se laisser modeler par tout,
embrasser tout le monde et
introduire, dans les plus denses
ténèbres du rejet de Dieu, la lumière
de la confiance filiale.

Notre liberté est réelle et la Trinité
l’aime au point qu’elle a voulu nous



faire participer à la relation
commencée à la création. Jésus, pas
plus que ceux qui l’ont crucifié, la
Vierge Marie, Pierre ou Judas
n’étaient de simples exécuteurs d’un
scénario écrit de toute éternité.
Certes, Dieu agit le premier [7], il a
établi les règles et l’orientation du
jeu de notre vie. Nous décidons nous-
mêmes et nous construisons avec lui
la manière de vivre dans l’éternité :
c’est une règle fondamentale de ce
jeu. « Dieu qui t’a créé sans toi ne te
sauvera pas sans toi » [8]. Il prend
toujours notre parti et nous tend sa
main, mais sans exercer de violence
contre aucun d’entre nous, sachant
que le don d’une relation vécue dans
la liberté éclaire notre histoire.

Juan Rego



[1]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 617.

[2]. Amis de Dieu, n° 68.

[3]. Ps 23, 26-32 : « Et je proclame ton
nom devant mes frères, je te loue en
pleine assemblée. Vous qui le
craignez, louez le Seigneur, glorifiez-
le, vous tous, descendants de Jacob,
vous tous, redoutez-le, descendants
d’Israël. Car il n’a pas rejeté, il n’a
pas réprouvé le malheureux dans sa
misère ; il ne s’est pas voilé la face
devant lui, mais il entend sa plainte.
Tu seras ma louange dans la grande
assemblée ; devant ceux qui te
craignent, je tiendrai mes promesses.
Les pauvres mangeront : ils seront
rassasiés ; ils loueront le Seigneur,
ceux qui le cherchent : « A vous,
toujours, la vie et la joie ! » La terre
entière se souviendra et reviendra
vers le Seigneur, chaque famille de
nations se prosternera devant lui : «
Oui, au Seigneur la royauté, le



pouvoir sur les nations ! » Tous ceux
qui festoyaient s’inclinent ; promis à
la mort, ils plient en sa présence. Et
moi, je vis pour lui : ma descendance
le servira ; on annoncera le Seigneur
aux générations à venir. On
proclamera sa justice au peuple qui
va naître : Voilà son œuvre ! »

[4]. Cf. Benoît XVI, Litt. enc. Spe Salvi,
30 novembre 2007, n° 44.

[5]. Cf. Chemin, n° 969.

[6]. Saint Augustin, Confessions X, 43.

[7]. L’auteur emploie le néologisme «
primerear » employé en espagnol par
le pape François.

[8]. Cf. saint Augustin, Sermo 169, 11,
PL 38, 923.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/nous-
proclamons-un-messie-crucifie/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-proclamons-un-messie-crucifie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-proclamons-un-messie-crucifie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/nous-proclamons-un-messie-crucifie/

	« Nous proclamons un Messie crucifié »

