opusdei.org

Message du Pape
pour le Caréme 2006

Fin janvier, le Saint-Siége a
publié le Message de Benoit XVI
pour le Caréme 2006. Le texte,
daté du 29 septembre 2005, a
pour titre un verset de
I'Evangile de Saint Mathieu
"Voyant les foules Jésus eut pitié
d'elles". Voici le document dans
son intégralité.

21/02/2006

« Le Caréme est le temps privilégié
du pelerinage intérieur vers Celui
qui est la source de la miséricorde.



C'est un pelerinage au cours duquel
Lui-méme nous accompagne a
travers le désert de notre pauvreté,
nous soutenant sur le chemin vers la
joie profonde de Paques ».

« Méme dans les 'ravins de la mort'
dont parle le Psalmiste, tandis que le
tentateur nous pousse a désespérer
ou a mettre une espérance illusoire
dans I'ceuvre de nos mains, Dieu
nous garde et nous soutient. Oui,
aujourd'hui encore le Seigneur
écoute le cri des multitudes affamées
de joie, de paix, d'amour. Comme a
chaque époque, elles se sentent
abandonnées. Cependant, méme
dans la désolation de la misére, de la
solitude, de la violence et de la faim,
qui frappent sans distinction
personnes agées, adultes et enfants,
Dieu ne permet pas que l'obscurité
de I'horreur I'emporte ».

« Comme l'a en effet écrit mon bien-
aimé Prédécesseur Jean-PaulIl, il y a



une 'limite divine imposée au mal’,
c'est la miséricorde. C'est dans cette
perspective que j'ai voulu placer au
début de ce Message I'annotation
évangélique selon laquelle, 'voyant
les foules, Jésus eut pitié d'elles’ ».

« Dans cet esprit, je voudrais
m'arréter pour réfléchir sur une
question treés débattue parmi nos
contemporains : la question du
développement. Aujourd'hui encore
le 'regard’ de compassion du Christ
ne cesse de se poser sur les hommes
et sur les peuples. Il les regarde
sachant que le 'projet’ divin prévoit
I'appel au salut. Jésus connait les
embiches qui s'opposent a ce projet
et il est pris de compassion pour les
foules: il décide de les défendre des
loups, méme au prix de sa vie. Par ce
regard, Jésus embrasse les personnes
et les multitudes, et il les remet
toutes au Pere, s'offrant lui-méme en
sacrifice d'expiation ».



« Eclairée par cette verité pascale,
I'Eglise sait que, pour promouvoir un
développement plénier, il est
nécessaire que notre 'regard’ sur
I'homme soit a la mesure de celui du
Christ. En effet, il n'est en aucune
maniere possible de dissocier la
réponse aux besoins matériels et
sociaux des hommes de la réponse
aux désirs profonds de leur coeur. Il
convient d'autant plus de souligner
cela a notre époque de grandes
transformations, ou nous percevons
de maniere toujours plus vive et plus
urgente notre responsabilité envers
les pauvres du monde. Mon vénéré
Prédécesseur, le Pape Paul VI,
identifiait déja avec précision les
dommages du sous-développement
comme étant un amoindrissement
d'’humanité. Dans cet esprit, il
dénoncait dans I'Encyclique
Populorum Progressio 'les carences
matérielles de ceux qui sont privés
du minimum vital, et les carences
morales de ceux qui sont mutilés par



I'égoisme,...les structures
oppressives, qu'elles proviennent des
abus de la possession ou des abus du
pouvoir, de l'exploitation des
travailleurs ou de l'injustice des
transactions' ».

« Comme antidote a de tels maux,
Paul VI suggérait non seulement 'la
considération accrue de la dignité
d'autrui, l'orientation vers l'esprit de
pauvreté, la coopération au bien
commun, la volonté de paix’, mais
aussi, 'la reconnaissance par
I'homme des valeurs suprémes et de
Dieu, qui en est la source et le terme

»,

« Dans cette ligne le Pape n'hésitait
pas a proposer 'la foi, don de Dieu
accueilli par la bonne volonté de
I'homme, et 1'unité dans la charité du
Christ'. Dong, le 'regard' du Christ sur
la foule nous incite a affirmer le
véritable contenu de Thumanisme
intégral' qui, toujours selon Paul VI,



consiste dans le 'développement
intégral de tout 'homme et de tous
les hommes'. C'est pourquoi la
premiere contribution que I'Eglise
offre au développement de 'homme
et des peuples ne se concrétise pas en
moyens materiels ou en solutions
techniques, mais dans I'annonce de
la vérité du Christ qui éduque les
consciences et enseigne l'authentique
dignité de la personne et du travail,
en promouvant la formation d'une
culture qui réponde vraiment a
toutes les interrogations de I'homme

».

« Face aux terribles défis de la
pauvreté d'une si grande part de
I'humanité, l'indifférence et le repli
sur son propre égoisme se situent
dans une opposition intolérable avec
le 'regard’ du Christ. Avec la priére, le
jetine et I'aumone, que 1'Eglise
propose de maniére spéciale dans le
temps du Caréme, sont des occasions
propices pour se conformer a ce



regard'. Les exemples des saints et
les multiples expériences
missionnaires qui caractérisent
I'histoire de 'Eglise constituent des
indications précieuses sur le meilleur
moyen de soutenir le développement

».

« Aujourd'hui encore, au temps de
l'interdépendance globale, on peut
constater qu'aucun projet
économique, social ou politique ne
remplace le don de soi a autrui, dans
lequel s'exprime la charité. Celui qui
agit selon cette logique évangélique
vit la fol comme amitié avec le Dieu
incarné et, comme Lui, se charge des
besoins matériels et spirituels du
prochain. Il le regarde comme un
mystére incommensurable, digne
d'une attention et d'un soin infinis. Il
sait que celui qui ne donne pas Dieu
donne trop peu, comme le disait la
bienheureuse Teresa de Calcutta: 'La
premiere pauvreté des peuples est de
ne pas connaitre le Christ'. Pour cela



il faut faire découvrir Dieu dans le
visage miséricordieux du Christ: hors
de cette perspective, une civilisation
ne se construit pas sur des bases
solides ».

« Grace a des hommes et a des
femmes obéissant a I'Esprit Saint,
sont nées dans I'Eglise de
nombreuses ceuvres de charité,
destinées a promouvoir le
développement: hépitaux,
universités, écoles de formation
professionnelle, micro-réalisations.
Ce sont des initiatives qui, bien avant
celles de la société civile, ont montré
que des personnes poussées par le
message évangélique avaient une
préoccupation sincere pour I'homme.
Ces ceuvres indiquent une voie pour
guider encore aujourd'hui
I'humanité vers une mondialisation
dont le centre soit le bien véritable
de 'homme et conduise ainsi a la
paix authentique ».



« Avec la méme compassion que
Jésus avait pour les foules, I'Eglise
ressent aujourd'hui encore comme
son devoir de demander a ceux qui
détiennent des responsabilités
politiques et qui ont entre leurs
mains les leviers du pouvoir
économique et financier de
promouvoir un développement
fondé sur le respect de la dignité de
tout homme. Une importante
authentification de cet effort
consistera dans la liberté religieuse
effective, entendue non pas
simplement comme possibilité
d'annoncer et de célébrer le Christ,
mais aussi comme contribution a
'édification d'un monde animé par la
charité. Dans cet effort, s'inscrit
également la considération effective
du role central que les valeurs
religieuses authentiques jouent dans
la vie de 'homme, en tant que
réponse a ses interrogations les plus
profondes et motivation éthique par
rapport a ses responsabilités



personnelles et sociales. Tels sont les
criteres sur la base desquels les
chrétiens devront aussi apprendre a
évaluer avec sagesse les programmes
de ceux qui les gouvernent ».

« Nous ne pouvons pas ignorer que
des erreurs ont été commises au
cours de l'histoire par nombre de
ceux qui se disaient disciples de
Jésus. Souvent, face aux graves
problémes qui se posaient, ils ont
pensé qu'il valait mieux d'abord
ameéliorer la terre et ensuite penser
au ciel. La tentation a été de croire
que devant les urgences pressantes
on devait en premier lieu pourvoir
au changement des structures
extérieures. Cela eut comme
conséquence pour certains la
transformation du christianisme en
un moralisme, la substitution du
croire par le faire. C'est pourquoi,
mon Prédécesseur de vénérée
mémoire, Jean-Paul II, observait avec
raison: 'Aujourd'hui, la tentation



existe de réduire le christianisme a
une sagesse purement humaine, en
quelque sorte une science pour bien
vivre. En un monde fortement
sécularisé, est apparue une
'sécularisation progressive du salut’,
ce pourquoi on se bat pour I'homme,
certes, mais pour un homme mutilé,
ramené a sa seule dimension
horizontale. Nous savons au
contraire que Jésus est venu apporter
le salut intégral' ».

« C'est justement a ce salut intégral
que le Caréme veut nous conduire en
vue de la victoire du Christ sur tout
mal qui opprime 'homme. En nous
tournant vers le divin Maitre, en
nous convertissant a Lui, en faisant
I'expérience de sa miséricorde grace
au sacrement de la Réconciliation,
nous découvrirons un ‘regard’ qui
nous scrute dans les profondeurs et
qui peut animer de nouveau les
foules et chacun d'entre nous. Ce
regard' redonne confiance a ceux



qui ne se renferment pas dans le
scepticisme, en leur ouvrant la
perspective de 1'éternité
bienheureuse. En fait, déja dans
I'histoire, méme lorsque la haine
semble dominer, le Seigneur ne
manque jamais de manifester le
témoignage lumineux de son amour.
A Marie, 'fontaine vive d'espérance’,
je confie notre chemin du Caréme,
pour qu'Elle nous conduise a son Fils.
Je Lui confie spécialement les
multitudes qui, aujourd'hui encore,
éprouvées par la pauvreté,
invoquent aide, soutien,
compréhension. Dans ces sentiments,
de grand cceur, j'accorde a tous une
particuliere Bénédiction apostolique

».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/message-du-
pape-pour-le-careme-2006/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/message-du-pape-pour-le-careme-2006/
https://opusdei.org/fr-lu/article/message-du-pape-pour-le-careme-2006/
https://opusdei.org/fr-lu/article/message-du-pape-pour-le-careme-2006/

	Message du Pape pour le Carême 2006

