
opusdei.org

"Lire et mettre le
Concile en pratique
c’est aimer l’Église
toute entière"

Mgr Xavier Echevarria évoque
le Concile Vatican II et l’Année
de la foi dans un entretien
accordé à la revue “Desde la
Austral”, publiée par
l’Université Australe en
Argentine.

28/01/2013

Cinquante ans après le début du
Concile Vatican II, quelle fut et



quelle est toujours son importance
pour l'Église, à votre avis ?

Le Concile Vatican II fut la
manifestation la plus solennelle de
l'Église au siècle dernier, dans le
prolongement continu de tout son
enseignement précédent. Ses
documents sont très riches, bien
évidemment et comme Jean-Paul II et
Benoît XVI l'ont demandé, nous
devons relever le défi de les mettre
en pratique, dans une fidélité totale,
afin que Jésus-Christ et son Évangile
touchent les cœurs et les esprits de
millions de personnes. Lire et mettre
en pratique le Concile c'est aimer
l'Église toute entière.

Quel est le message central du
Concile pour l'homme et la femme
d'aujourd'hui ?

La synthèse n'est jamais facile. On
peut cependant résumer tout ainsi :
Dieu est proche de nous, il vient à
notre rencontre. Il nous aime, nous



l'intéressons et il compte sur nous.
Avec sa grâce, nous pouvons lui
répondre et faire beaucoup de bien
aux autres. Le Concile a notamment
rappelé que la sainteté, réponse
totale à l'amour de Dieu, n'est pas un
objectif concernant quelques
privilégiés mais qu'elle est à la portée
de tous puisque que nous sommes
tous appelés à atteindre l'union avec
Dieu en Christ, à travers notre vie
ordinaire : la famille, le travail, les
relations sociales. Le travail du
Concile fut ardu. Plus de 2.500 pères
conciliaires y participèrent.

Comment est-on parvenu à une
unité véritable et à une unanimité
pratique sur tous les textes
approuvés alors que, dans les
séances de travail, les positions sur
différents aspects étaient non
seulement différentes mais très
souvent divergentes ?



L'Église est faite d'hommes et de
femmes et il y a logiquement parfois
différentes façons d'envisager les
choses. Mais on aurait tort d'oublier
qu'elle est aussi divine : Jésus-Christ
promit qu'elle serait toujours assistée
par Esprit Saint. Aussi, comme Benoît
XVI le dit bien, la clé indispensable
pour être à son écoute tient à ne pas
s'accrocher à ses propres idées, mais
à tâcher de voir quelle est la volonté
du Seigneur pour lui permettre de
nous guider.

A travers les documents du Concile
Vatican II il y a le travail acharné de
nombreuses personnes, mais il y a
surtout la doctrine de Jésus-Christ et
l'action du Saint-Esprit.

Comment se fait-il que certaines
dispositions du concile aient été
différemment interprétées ?
Pourquoi Jean-Paul II et Benoît XVI
ont-ils si fermement tenu à ce que



ses conclusions soient appliquées
en leur totalité ?

On sait bien que le concile a été mal
ou partiellement interprété dans
certains milieux. Las causes étaient
diverses et son message a coïncidé
avec la diffusion du sécularisme et
du matérialisme hédoniste si
dommageables. Je pense, par
exemple, à la perte du sens chrétien
chez beaucoup de familles, à la
baisse de la pratique religieuse, à la
crise de certains membres du clergé
et de la vie consacrée. Cependant,
j'insiste, les textes du Concile sont
très riches, beaucoup de ses
enseignements ont déjà été mis en
pratique, en partie, dans l'Église et
l'on en voit les résultats : l'utilisation
fréquente des Saintes Écritures, la
responsabilité plénière des laïcs, en
tant que membres du peuple de Dieu,
etc. Cependant, le concile n'est pas un
fait historique appartenant au passé,
il est plutôt un projet qui se réalise et



qui est assimilé petit à petit, avec
plus ou moins de succès. Il faut aussi
rappeler que l'Église est en
pèlerinage dans le temps et que de ce
fait, il nous faut toujours avancer
avec une foi optimiste. Le
bienheureux Jean-Paul II et Benoît
XVI ont convoqué une nouvelle
évangélisation en nous rappelant
qu'il faut diffuser l'un des messages-
clé du concile : nous sommes tous
appelés à la sainteté, message central
aussi dans l'enseignement de saint
Josémaria.

Le Concile Vatican II est perçu
comme la grande démarche pour «
le dialogue de l'Église avec le
monde ». Cinquante ans plus tard,
le pape insiste de nouveau sur ce
point-là. Comment un père, une
mère de famille, un professionnel,
un étudiant, un professeur sont-ils
en mesure de dialoguer avec ceux
qui ne connaissent pas la foi ou
l'ont laissé tomber ?



L'Église est essentiellement
missionnaire et le chrétien est
toujours appelé à être un témoin de
Jésus-Christ. Saint Josémaria assurait
qu'on ne saurait séparer la vie
chrétienne de l'apostolat, tout
comme chez le Christ on ne peut pas
dissocier son être de Dieu-Homme et
sa mission de Rédempteur. Je pense
que le premier défi de tout fidèle,
mère ou père de famille, enfant,
travailleur, intellectuel, prêtre,
évêque, religieux ou laïc, est de bien
se former et d'approfondir les
raisons de sa foi. En cette Année de
la foi , le saint-père nous
recommande de bien connaître le
Catéchisme de l'Église Catholique
afin de dialoguer avec les autres et
les inviter à partager le trésor que
nous avons reçu, avec respect et en
toute sincérité. Toute approche doit
être ainsi faite. Or il y a un aspect
essentiel : pour y parvenir il faut que
les catholiques, nous nous
appliquions à vivre le

https://opusdei.org/ssec.php?a=5185
https://opusdei.org/ssec.php?a=5185


commandement nouveau : savoir
aimer tout le monde, pour être au
service de tous, pour les aider si
besoin et pour corriger les autres
charitablement.

Quant à la doctrine du Concile sur
les fidèles courants quelle fut
l'importance du message de saint
Josémaria sur l'appel universel à la
sainteté dont il parlait depuis
1928 ?

Les enseignements de saint
Josémaria ont projeté une lumière
sur la profondeur de la vocation à la
sainteté que tous les fidèles reçoivent
au baptême, au service de l'Église et
du monde entier : des familles, des
milieux professionnels, des plus
démunis. Le bienheureux Jean-Paul
II le manifesta ainsi en parlant de
saint Josémaria comme de « l'apôtre
des laïcs pour les temps nouveaux »
et dans les documents officiels de sa
cause de canonisation il est dit qu'il

https://opusdei.org/sec.php?s=288
https://opusdei.org/sec.php?s=288


fut un « précurseur du Concile
Vatican II ». De nombreux pères
conciliaires ont affirmé que saint
Josémaria a été un précurseur du
message de cette assemblée de
l'Église.

Quel fut le travail du vénérable 
Álvaro del Portillo , notre premier
Recteur honoraire, dans les
sessions de travail du Concile ?

Ce serait trop long et l'histoire elle-
même se chargera de nous le dire. Ce
qu'il a apporté a été reconnu par
nombre des protagonistes. C'est un
fait notoire, il y intervint, dès le
départ, à partir de la phase pré-
préparatoire et jusqu'à la fin du
Concile. Je peux témoigner de
l'appréciation de la Curieromaine à
son égard, y compris celle de ceux
qui ne pensaient pas comme lui.
C'était un homme de paix, d'unité, de
charité. Il scellait tout de son sourire
serein au contenu fraternel : quand

https://opusdei.org/article/biographie-de-mgr-alvaro-del-portillo/


on travaille en équipe on apprécie les
gens qui sourient et unissent.
Concernant Don Alvaro, il y avait
aussi son intelligence et sa capacité
de travail.

Que conseilleriez-vous à notre
communauté universitaire pour
qu'elle vive et tire un grand profit
de l'Année de la foi récemment
instituée par le pape Benoît XVI ?

L'Année de la foi est une très bonne
occasion d'approfondir le message de
Jésus-Christ et de travailler à notre
renouveau personnel permettant la
diffusion de ce message. C'est
l'occasion d'apprécier la foi, de
tâcher d'en vivre en chrétiens
cohérents, d'aider à ce que les
hommes et les femmes de notre
temps y trouvent une réponse à leurs
questions essentielles et en soient
rassurés, encouragés, aidés. Pour ce
faire, il faut travailler, se former et



cultiver une amitié personnelle qui
aboutisse à l'apostolat.

La foi doit être présente dans la vie
universitaire et dans la recherche
scientifique : Benoît XVI insiste dans
la nécessité « d'élargir la voie de la
raison » car il n'y a pas d'opposition
entre la science et la foi : on serait
plongé dans une erreur réductrice et
médiocre si l'on agissait comme si
dans la vie pratique, dans la science
ou dans la vie publique, financière
ou dans le travail universitaire, il
fallait se passer de la dimension
transcendante de l'être humain. Par
ailleurs, la communauté
universitaire doit être centrée sur
l'éducation et la formation des
étudiants, et ouverte aux grands
défis intellectuels, tout en cherchant,
en priorité, à servir la société là où
cela est le plus urgent : la protection
de la vie humaine à tous les stades de
son développement , l'aide à la
stabilité familiale, fondée sur le



mariage entre un homme et une
femme, la lutte contre la pauvreté et
la marginalisation, la promotion
d'une culture nouvelle, d'une
nouvelle législation, d'une nouvelle
mode, plus cohérentes avec la dignité
de l'homme et de la femme, en tant
qu'enfants de Dieu. Où chercher des
propositions chrétiennes concrètes
pour une société juste et solidaire,
ailleurs que chez ceux que l'Évangile
inspire et qui s'acharnent à travailler
généreusement et avec perfection ?
La société a besoin de gens bien
préparés humainement,
professionnellement et
spirituellement. C'est donc une voie
ouverte pour parcourir l'Année de la
foi et à poursuivre par la suite.

Benoît XVI a convoqué une Année
de la foi au moment où la fragilité
de certains membres de l'Église est
évidente et où le monde semble
évoluer sur une toute autre voie.
Est-il donc toujours le temps de



croire ? À quoi bon toujours croire
en l'Église ?

Comme je vous le disais, l'Église est
faite d'hommes et de femmes : le
péché existe, nous le savons bien, et
Dieu appelle toujours à la conversion
du cœur. Comme le fait le Pape, il ne
faut pas ignorer les problèmes ni
laisser tomber les personnes qui ont
été l'objet d'injustices. Cependant, on
voit désormais clairement que le
monde a un grand besoin de Dieu et
de la grâce qui nous parvient à
travers les sacrements, dans l'Église.
Les jeunes semblent le découvrir
plus facilement et l'on est surpris de
constater, lors des Journées
mondiales de la Jeunesse par
exemple, que l'Eucharistie, la
personne du Pape et l'Église les font
vibrer. L'Église est jeune et nous
sommes vraiment dans le temps de
l'espérance. L'Église cherche l'unité,
elle promeut la paix et la solidarité,
l'évangélisation est prioritaire pour



Elle, elle veille sur les plus pauvres,
elle est un phare de lumière face à la
haine et à la violence qui sévissent
dans tant d'endroits du monde. Dans
ce contexte-là, les chrétiens doivent
refléter le visage aimable du Christ.
L'Église, notre Mère, est sainte, elle le
sera toujours, en dépit de la conduite
de certains de ses enfants qui ne
s'ajuste pas à sa sainteté.

Saint Josémaria assurait qu'il avait
« une foi à couper au couteau ».
Pour avoir vécu aux côtés de ce
saint, pouvez-vous nous dire en
quoi cela consistait-il ?

Cela tenait à la relation confiante
avec Jésus-Christ qui imprégnait
toute sa journée, à la dévotion filiale
envers la Très Sainte Vierge et aussi à
son humilité et à sa magnanimité. Il
se savait peu de chose tout en étant
conscient que tout ce qu'il faisait
comptait si Dieu le faisait prospérer
et il était ainsi encouragé à se lancer



dans de grandes entreprises pouvant
être un secours pour notre monde. Il
y a de très nombreuses et de très
grandes initiatives sociales,
éducatives, religieuses qui ont vu le
jour sous son influence. L'Université
Australe est un exemple précis du
souci débordant de saint Josémaria
pour servir Dieu et la société toute
entière. Il sut et voulut toujours
s'appuyer sur Dieu tout en se cachant
et en disparaissant personnellement
pour que seul le Seigneur se fasse
valoir.

Comment réaliser profondément
que la femme et l'homme
d'aujourd'hui ont besoin de
raffermir leur foi afin d'être
heureux en ce pèlerinage sur terre
alors que notre monde, très
souvent, ne tient pas compte de
Dieu dans son projet de vie ?

Le vrai bonheur auquel nous
tendons tous n'aura sa plénitude que



dans la vie éternelle mais on y
parvient déjà sur cette terre lorsque
nous vivons dans l'amitié de Dieu.
Saint Augustin l'a dit de façon
magistrale : « Tu nous as faits pour
Toi, Seigneur et notre cœur est sans
repos tant qu'il ne repose en toi » . Je
vous assure aussi que seul celui qui
sent le besoin du salut peut ressentir
le besoin de Jésus-Christ. Aurait-il
quelqu'un aujourd'hui à se dire qu'il
n'y a rien à guérir dans son cœur,
dans la vie, dans son passé, dans sa
vie présente ? Les chrétiens, nous
devons être le doux visage du Christ
pour les autres. Si nos amis, nos
amies, toutes les âmes , trouvent chez
nous ce visage fraternel, nous
pourrons leur transmettre le grand
message de l'Église : « N'ayez pas
peur d'ouvrir toutes grandes les
portes au Christ » (Jean-Paul II). Ayez
le courage de tout risquer pour le
Christ » (Benoît XVI). Le chemin du
bonheur est toujours un chemin de
générosité. Le Concile Vatican II nous



le rappelle : la personne « ne saurait
trouver sa plénitude personnelle si ce
n'est dans le don sincère d'elle-même
aux autres » (Gaudium cum spes, n.
24).

Pour finir, une question vous
touchant plus directement :
Auriez-vous envisagé de venir nous
rendre visite au cours de cette
Année de la Foi ?

J'aimerais bien faire une visite à
l'Université, m'entretenir avec
chacun, avec chacune et partager vos
joies, vos peines, vos défis et vos
projets. Je mets ce vœu dans les
mains du Seigneur.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lire-et-mettre-
le-concile-en-pratique-cest-aimer-
leglise-toute-entiere/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lire-et-mettre-le-concile-en-pratique-cest-aimer-leglise-toute-entiere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lire-et-mettre-le-concile-en-pratique-cest-aimer-leglise-toute-entiere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lire-et-mettre-le-concile-en-pratique-cest-aimer-leglise-toute-entiere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lire-et-mettre-le-concile-en-pratique-cest-aimer-leglise-toute-entiere/

	"Lire et mettre le Concile en pratique c’est aimer l’Église toute entière"

