opusdei.org

Theéeme 9 -
L’Incarnation

L'Incarnation est la
démonstration par excellence
de PAmour de Dieu pour les
hommes, la Deuxieme Personne
de la Trés Sainte Trinité — Dieu
—assumant la nature humaine
dans 'unité de sa personne.

02/02/2014

9.
L’Incarnation

e L'ceuvre de I’'Incarnation



[’assomption de la nature humaine
de la part de la Personne du Verbe
est I'ceuvre des trois Personnes
divines. I’Incarnation de Dieu est
I'Incarnation du Fils, non pas celle du
Pére, ni de I’Esprit Saint. Nonobstant,
I'Incarnation fut I'ceuvre de toute la
Trinité. Pour cela, dans la Sainte
Ecriture, on attribue cette ceuvre
parfois a Dieu le Pére (He 10, 5 ; Ga 4,
4) aussi bien qu’au Fils (Ph 2, 7) et au
Saint Esprit (Lc 1, 35 ; Mt 1, 20). Ainsi
est souligné que l'ceuvre de
I'Incarnation est un seul acte
commun aux trois Personnes divines.
Saint Augustin expliquait que « le fait
que Marie ait congu et mis au monde
est 'ceuvre de la Trinité, étant donné
que les ceuvres de la Trinité sont
inséparables »[1]. Il s’agit en effet
d’une action divine ad extra, dont les
effets sont hors de Dieu, dans les
créatures. Ils sont I'ceuvre des trois
Personnes conjointement, puisqu’il
n’y a qu’un seul et unique Etre divin



et que celui-ci s’identifie a son
pouvoir (cf. CEC, 258).

L’Incarnation du Verbe n’affecte pas
la liberté divine, car Dieu pouvait
décider que le Verbe ne s’incarne
pas, ou que ce soit une autre
Personne divine qui s’incarne.
Pourtant, dire que Dieu est
infiniment libre ne signifie pas que
ses décisions soient arbitraires ni ne
revient a nier que 'amour soit la
raison de son agir. C’est pourquoi les
théologiens cherchent les raisons de
convenance pouvant se deviner
derriére les décisions divines, telles
qu’elles se manifestent dans
I’actuelle économie du salut. IIs ne
cherchent qu’a mettre en exergue la
merveilleuse sagesse et cohérence de
toute ceuvre divine, et non pas une
éventuelle nécessité en Dieu.

* La Vierge Marie, Mére de Dieu

La Vierge Marie a été de toute
éternité prédestinée a devenir la



Meére de Dieu quand le Verbe
s’incarnerait : « Dans le Mystere du
Christ, Marie est présente dés avant
la création du monde comme celle
que le Pére a choisie comme Mere de
son Fils dans I'Incarnation, et avec le
Pere c’est le Fils qui I’a choisie, la
confiant éternellement a ’Esprit de
sainteté »[2]. L’élection divine
respecte la liberté de Marie, car « le
Péere des miséricordes a voulu que
I'Incarnation fat précédée par une
acceptation de la part de cette Mere
prédestinée, en sorte que, une
femme ayant contribué a I'ceuvre de
mort, de méme une femme
contribuat aussi a la vie (LG 56 ; cf.
61) » (CEC, 488).

Pour cela, depuis la plus haute
antiquité, les Péres de ’Eglise ont vu
en Marie la nouvelle Eve. « Pour étre
la Meéere du Sauveur, Marie " fut
pourvue par Dieu de dons a la
mesure d’une si grande tache " (LG
56) » (CEC, 490). I’ange Gabriel, au



moment de PAnnonciation, la salue
comme « pleine de grace » (Lc 1, 28).
Des avant I'Incarnation du Verbe,
Marie était déja, par sa réponse aux
dons divins, pleine de grace. La grace
recue par Marie la rend agréable a
Dieu et la prépare a étre la Mere
virginale du Sauveur. Totalement
possédée par la grace de Dieu, elle
peut donner son libre consentement
a ’annonce de sa vocation (cf. CEC,
490). « Ainsi, donnant a la parole de
Dieu son consentement, Marie devint
Mere de Jésus et, épousant de tout
ceeur, sans que nul péché la retienne,
la volonté divine de salut, se livra
elle-méme intégralement a la
personne et a I'ceuvre de son Fils,
pour servir, dans sa dépendance et
avec lui, par la grace de Dieu, au
mystére de la Rédemption (cf. LG 56)
» (CEC, 494).

Les Péres orientaux appellent la
Meére de Dieu « la Toute Sainte » et «
ils la célebrent comme " indemne de



toute tache de péché, ayant été pétrie
par Esprit Saint, et formée comme
une nouvelle créature " (LG 56). Par
la grace de Dieu, Marie est restée
pure de tout péché personnel tout au
long de sa vie » (CEC, 493).

Marie a été rachetée des sa
conception : « C’est ce que confesse le
dogme de 'Immaculée Conception,
proclamé en 1854 par le pape Pie IX :
‘La bienheureuse Vierge Marie a été,
au premier instant de sa conception,
par une grace et une faveur
singuliére du Dieu Tout-Puissant, en
vue des mérites de Jésus-Christ
Sauveur du genre humain, préservée
intacte de toute souillure du péché
originel’ (DS 2803) » (CEC, 491).
L’Immaculée Conception manifeste
I’amour gratuit de Dieu puisqu’il
s’agit d’'une initiative divine et non
pas d’'un mérite de Marie, mais du
Christ. En effet, « cette " sainteté
éclatante absolument unique " dont
elle est " enrichie dés le premier



instant de sa conception " (LG 56) lui
vient tout entiere du Christ : elle est "
rachetée de facon éminente en
considération des mérites de son Fils
" (LG 53) » (CEC, 492).

La Vierge Marie est Mére de Dieu : «
En effet, Celui qu’elle a congu comme
homme du Saint-Esprit et qui est
devenu vraiment son Fils selon la
chair, n’est autre que le Fils éternel
du Pere, la deuxieme Personne de la
Sainte Trinité. L’Eglise confesse que
Marie est vraiment Mere de Dieu
(Theotokos) (cf. DS 251) » (CEC, 495).
Certes, elle n’a pas engendré la
divinité mais uniquement le corps
humain du Verbe, auquel s’est
immeédiatement unie son ame
rationnelle, créée par Dieu comme
toutes les autres, donnant ainsi
origine a la nature humaine qui, en
ce méme instant, fut assumée par le
Verbe. Marie est restée toujours
vierge. Depuis le début, I'Eglise
confesse dans le Credo et célebre



dans sa liturgie « Marie comme la (...)
" toujours vierge " (cf. LG 52) » (CEC,
499 ; v. aussi 496-507). Cette foi de
’Eglise se refléte dans la treés
ancienne formulation : Vierge avant,
pendant et apres 'enfantement. Des
ses débuts, « I’Eglise a confessé que
Jésus a été concu par la seule
puissance du Saint-Esprit dans le sein
de la Vierge Marie, affirmant aussi
I’aspect corporel de cet événement :
Jésus a été concu " de ’Esprit Saint
sans semence virile " (Cc. Latran en
649 : DS 503) » (CEC, 496). Marie est
restée vierge aussi dans
I’enfantement. « Elle I’a mis au
monde sans perdre sa virginité, de
méme que virginalement elle I’avait
concu (...). Jésus-Christ naquit d’un
sein virginal, dans un enfantement
admirable »[3]. En effet, « la
naissance du Christ " n’a pas
diminué, mais consacré 'intégrité
virginale " de sa mere (LG 57) » (CEC,
499). Marie reste perpétuellement
vierge apres ’enfantement. Les Peres



de I’Eglise, dans leurs explications de
I’Evangile et leurs réponses aux
objections, ont toujours affirmé cette
réalité qui manifeste la totale
disponibilité de Marie et son don
absolu d’elle-méme aux desseins
salvifiques de Dieu. C’est ainsi que le
résumait saint Basile lorsqu’il
écrivait que « ceux qui aiment le
Christ n’admettent pas d’entendre
dire que la Mére de Dieu ait cessé
d’étre vierge a quelque moment que
ce soit »[4].

Marie a été élevée au Ciel. « La
Vierge Immaculée, préservée de
toute tache de la faute originelle, au
terme de sa vie terrestre, fut élevée a
la gloire du ciel en son &me et en son
corps et elle fut exaltée par le
Seigneur comme Reine de I'univers
afin de ressembler plus parfaitement
a son Fils, Seigneur des seigneurs (cf.
Ap. 19, 16) et victorieux du péché et
de la mort »[5]. L'Assomption de la
Sainte Vierge constitue une



anticipation de la résurrection des
autres chrétiens (cf. CEC, 966). La
royauté de Marie se fonde sur sa
maternité divine et son association a
I'ceuvre de la Rédemption[6]. Le 1*
novembre 1954, Pie XII institua la
féte de Sainte Marie, Reine[7].

Marie est la mere du Rédempteur.
C’est pourquoi sa maternité divine
comporte aussi sa coopération au
salut des hommes. « Marie, fille
d’Adam, donnant a la Parole de Dieu
son consentement, devint Méere de
Jésus et, épousant a plein coeur, sans
que nul péché ne la retienne, la
volonté divine de salut, se livra elle-
méme intégralement, comme la
servante du Seigneur, a la personne
et a I’ceuvre de son Fils, pour servir,
dans sa dépendance et avec lui, par
la grace du Dieu tout-puissant, au
mystere de la Rédemption. C’est donc
a juste titre que les saints Peres
considerent Marie non pas
simplement comme un instrument



passif aux mains de Dieu, mais
comme apportant au salut des
hommes la coopération de sa libre
foi et de son obéissance »[8]. Cette
coopération se manifeste aussi en sa
maternité spirituelle. Marie, nouvelle
Eve, est véritablement meére des
hommes dans ’ordre de la grace,
coopérant a la naissance a la vie de la
grace et au développement spirituel
des fideles. Marie « apporta a
I’ceuvre du Sauveur une coopération
absolument sans pareille par son
obéissance, sa foi, son espérance, son
ardente charité, pour que soit rendue
aux ames la vie surnaturelle. C’est
pourquoi elle est devenue pour nous,
dans l'ordre de la grace, notre Mere.
»[9] (cf. CEC, 968). Marie est aussi
médiatrice, et sa médiation
maternelle, toujours subordonnée a
I'unique médiation du Christ, a
commencé avec le fiat de
I’Annonciation. Elle se perpétue dans
le Ciel étant donné que « cette
maternité de Marie dans I’économie



de la grace se continue sans
interruption jusqu’a la
consommation définitive de tous les
élus. En effet, apres I’Assomption au
ciel, son role dans le salut ne
s’'interrompt pas : par son
intercession multiple, elle continue a
nous obtenir les dons qui assurent
notre salut éternel. Son amour
maternel la rend attentive aux freres
de son Fils dont le pelerinage n’est
pas achevé, et qui se trouvent
engageés dans les périls et les
épreuves, jusqu’a ce qu’ils
parviennent a la patrie
bienheureuse. C’est pourquoi la
bienheureuse Vierge est invoquée
dans l’Eglise sous les titres d’avocate,
auxiliatrice, secourable, médiatrice
»[10] (cf. CEC, 969).

Marie est la figure et le modéle de
I’Eglise : « la Vierge Marie est pour
I’Eglise le modele de la foi et de la
charité. Par la elle est " membre
suréminent et absolument unique de



I’Eglise " (LG 53) ; elle constitue
méme " la réalisation exemplaire
"(...) de I'Eglise (LG 63) » (CEC, 967).
Paul VI, le 21 novembre 1964, a
solennellement nommé Marie Mere
de I’Eglise afin de souligner de fagcon
explicite la fonction maternelle
exerceée par la Sainte Vierge sur le
peuple chrétien[11].

On comprend, a la vue de ce qui a été
dit, que la piété de I’Eglise envers la
Vierge Marie soit un élément
intrinseque au culte chrétien[12]. «
Marie est 1égitimement honorée par
I’Eglise d’un culte spécial. Et de fait,
depuis les temps les plus reculés, la
bienheureuse Vierge est honorée
sous le titre de « Mére de Dieu » ; et
les fidéles se réfugient sous sa
protection, 'implorant dans tous les
dangers et leurs besoins ». Surtout
depuis le Concile d’Ephése, le culte
du Peuple de Dieu envers Marie a
connu un merveilleux accroissement,
sous les formes de la vénération et de



I’amour, de I'invocation et de
I'imitation, réalisant ses propres
paroles prophétiques : « Toutes les
générations m’appelleront
bienheureuse, car le Tout-Puissant a
fait en moi de grandes choses » (Lc 1,
48). Ce culte, tel qu’il a toujours
existé dans I’Eglise, présente un
caractere absolument unique ; il n’en
est pas moins essentiellement
différent du culte d’adoration qui est
rendu au Verbe incarné ainsi qu’au
Pere et a I’Esprit Saint ; il est
éminemment apte a le servir »[13].
Le culte de la Sainte Vierge « trouve
son expression dans les fétes
liturgiques dédiées a la Mére de Dieu
(cf. SC 103) et dans la priere mariale,
tel le Saint Rosaire » (CEC, 971).

* Figures et prophéties de
PIncarnation

Nous avons vu, dans le theme
précédent, que Dieu, apres le péché
de nos premiers parents Adam et



Eve, n’a pas abandonné ’homme
mais lui a promis un Sauveur (cf. Gn
3,15 ; CEC, 410).

Apres le péché originel et la
promesse du Rédempteur, Dieu lui-
méme reprend l'initiative, établissant
une Alliance avec les hommes : avec
Noé apres le déluge (cf. Gn 9-10) puis
surtout avec Abraham (cf. Gn 15-17)
a qui il promet une nombreuse
descendance, faisant de celle-ci un
grand peuple et lui donnant une
nouvelle terre ; en cette descendance
seraient bénies toutes les nations.
L’Alliance est ensuite renouvelée
avec Isaac (cf. Gn 26, 2-5) et Jacob (cf.
Gn 28, 12-15; 35, 9-12). Dans I’Ancien
Testament, ’Alliance atteint son
expression la plus complete avec
Moise (cf. Ex 6, 2-8 ; Ex 19-34).

Un moment important dans I’histoire
des relations entre Dieu et Israél est
la prophétie de Nathan (cf. 2 S 7,
7-15), qui annonce que le Messie sera



de la descendance de David et qu’il
regnera sur tous les peuples, et pas
seulement sur Israél. Du Messie,
d’autres textes prophétiques diront
que sa naissance aura lieu a
Bethléem (cf. Mi 5, 1), qu’il
appartiendra a la famille de David
(cf. Is 11, 1; Jr 23, 5); qu’on lui
donnera le nom d’Emmanuel, c’est-a-
dire Dieu-avec-nous (cf. Is 7, 14);
qu'on ’appellera « Dieu-Fort, Pére-a-
jamais, Prince-de-la- Paix » (Is 9, 5),
etc. Outre ces textes décrivant le
Messie comme roi et descendant de
David, d’autres relatent également de
maniere prophétique la mission
rédemptrice du Messie, ’appelant
Serviteur de Yahvé, homme de
douleurs, qui assumera en son corps
la réconciliation et la paix (cf. Eph 2,
14-18; Is 42, 1-7; 49, 1-9;50, 4-9; 52, 13;
53, 12). Dans ce contexte, le texte de
Dn 7, 13-14 prend une singuliére
importance : le Fils de ’homme, par
I’humilité et ’'abaissement, dépasse
mystérieusement la condition



humaine et restaure le regne
messianique dans sa phase définitive
(cf. CEC, 440).

Les principales figures du
Rédempteur dans I’Ancien Testament
sont Abel le juste, le grand prétre
Melchisédech, Abraham sacrifiant
son fils Isaac, Joseph vendu par ses
fréres, ’agneau pascal, le serpent de
bronze érigé par Moise dans le
désert, et le prophéte Jonas.

* Les noms du Christ

Nombreux sont les noms et les titres
attribués au Christ par les
théologiens et les auteurs spirituels
tout au long des siecles. Certains sont
tirés de ’Ancien Testament, d’autres
du Nouveau. Quelques-uns sont
utilisés ou acceptés par Jésus lui-
méme, d’autres lui ont été appliqués
par I'Fglise au cours des siécles.
Voyons maintenant les plus
importants et usuels.



Jésus (cf. CEC, 430-435), qui en
hébreu signifie « Dieu sauve » : «
Lors de ’Annonciation, ’'ange
Gabriel lui donne comme nom
propre le nom de Jésus qui exprime a
la fois son identité et sa mission

» (CEC, 430), c’est-a-dire qu’il est le
Fils de Dieu fait homme pour «
sauver son peuple de ses péchés

» (Mt 1, 21). « Le nom de Jésus
signifie que le nom méme de Dieu est
présent en la personne de son Fils
(cf. Ac 5,41 ; 3 ]n 7) fait homme pour
la rédemption universelle et
définitive des péchés. Il est le nom
divin qui seul apporte le salut (cf. Jn
3,5; Ac 2, 21) et il peut désormais
étre invoqué de tous car il s’est uni a
tous les hommes par 'Incarnation

» (CEC, 432). « Le nom de Jésus est au
cceur de la priere chrétienne » (CEC,
435).

« Christ (cf CEC 436) vient de la
traduction grecque du terme hébreu
" Messie " qui veut dire " oint ". Il ne



devient le nom propre de Jésus que
parce que celui-ci accomplit
parfaitement la mission divine qu’il
signifie. En effet en Israél étaient
oints au nom de Dieu ceux qui lui
étaient consacrés pour une mission
venant de lui. C’était le cas des rois
(cf.1S9,16;10,1;16,1.12-13;1R1,
39), des prétres (cf. Ex 29, 7; Lv 8, 12)
et, en de rares cas, des prophetes (cf.
1R 19, 16). Ce devait étre par
excellence le cas du Messie que Dieu
enverrait pour instaurer
définitivement son Royaume (cf. Ps 2,
2 ; Ac 4, 26-27). Le Messie devait étre
oint par ’Esprit du Seigneur (cf. Is
11, 2) a la fois comme roi et prétre
(cf. Za 4, 14 ; 6, 13) mais aussi comme
prophete (cf. Is 61, 1 ; Lc 4, 16-21).
Jésus a accompli ’espérance
messianique d’Israél dans sa triple
fonction de prétre, de propheéte et de
roi.

(CEC 439) Jésus a accepté le titre de
Messie auquel il avait droit (cf. Jn 4,



25-26; 11, 27), mais non sans réserve
parce que celui-ci était compris par
une partie de ses contemporains
selon une conception trop humaine
(cf. Mt 22, 41-46), essentiellement
politique (cf. Jn 6, 15 ; Lc 24, 21).

Jésus-Christ est le Fils Unique de Dieu
(cf. CEC, 441-445). La filiation de
Jésus par rapport au Pére n’est pas
une filiation adoptive, comme la
notre, mais la filiation divine
naturelle, c’est-a-dire « la relation
unique et éternelle de Jésus-Christ a
Dieu son Pére : Il est le Fils unique du
Pere (cf. Jn 1, 14. 18 ; 3, 16. 18) et Dieu
lui-méme (cf. Jn 1, 1). Croire que
Jésus-Christ est le Fils de Dieu est
nécessaire pour étre chrétien (cf. Ac
8,37;1]n 2,23) » (CEC, 454). « Les
Evangiles rapportent en deux
moments solennels, le Baptéme et la
transfiguration du Christ, la voix du
Pere qui le désigne comme son " Fils
bien-aimé " (cf. Mt 3,17 ; 17, 5). Jésus
se désigne lui-méme comme " le Fils



Unique de Dieu " (Jn 3, 16) et affirme
par ce titre sa préexistence éternelle
(cf. Jn 10, 36) » (CEC, 444).

Seigneur (cf. CEC, 446-451) : « Dans la
traduction grecque des livres de
I’Ancien Testament, le nom ineffable
sous lequel Dieu s’est révélé a Moise
(cf. Ex 3, 14), YHWH, est rendu par
Kyrios (" Seigneur "). Seigneur
devient deés lors le nom le plus
habituel pour désigner la divinité
méme du Dieu d’Israél. C’est dans ce
sens fort que le Nouveau Testament
utilise le titre de " Seigneur " a la fois
pour le Pere, mais aussi, et c’est 1a la
nouveauté, pour Jésus reconnu ainsi
comme Dieu lui-méme (cf. 1 Co 2, 8)

» (CEC, 446). « En attribuant a Jésus le
titre divin de Seigneur, les premiéres
confessions de foi de I’Eglise
affirment, deés I’origine (cf. Ac 2,
34-36), que le pouvoir, I'honneur et la
gloire dus a Dieu le Pere conviennent
aussi a Jésus (cf. Rm 9,5; Tt 2,13; Ap
5, 13) parce qu’il est de " condition



divine " (Ph 2, 6) et que le Pere a
manifesté cette souveraineté de Jésus
en le ressuscitant des morts et en
I’exaltant dans sa gloire (cf. Rm 10, 9;
1Co12,3;Ph 2,11) » (CEC, 449). La
priere chrétienne, liturgique ou
personnelle, est marquée par le titre
« Seigneur » (Cf CEC, 451).

5.Le Christ est 'unique Médiateur
parfait entre Dieu et les hommes.
Il est Maitre, Prétre et Roi.

« Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme, dans 'unité de sa Personne
divine ; pour cette raison il est
I'unique Médiateur entre Dieu et les
hommes » (CEC, 480). L’expression la
plus profonde du Nouveau
Testament sur la médiation du Christ
se trouve dans la premiére lettre a
Timothée : « Il n'y a qu'un seul Dieu,
il n'y a qu'un seul médiateur entre
Dieu et les hommes : un homme, le
Christ Jésus, qui s'est donné lui-
méme en ran¢on pour tous » (1 Tm 2,



5-6). Y sont présentées la personne
du Médiateur et son action de
médiation. Et dans la lettre aux
Hébreux, on présente le Christ
comme le médiateur d’'une Alliance
nouvelle (cf. He 8,6 ; 9, 15; 12, 24).
Jésus-Christ est médiateur parce qu’il
est Dieu parfait et homme parfait. I1
est médiateur en et par son
humanité. Ces textes du Nouveau
Testament présentent le Christ en
tant que prophete et révélateur, en
tant que Grand-prétre et Seigneur de
toute la création. Il ne s’agit pas de
trois mysteres distincts, mais de trois
aspects différents de la fonction
salvatrice de I'unique médiateur.

Le Christ est le prophéte annoncé
dans le Deutéronome (18, 18). Les
gens tenaient Jésus pour un prophete
(cf. Mt 16, 14 ; Mc 6, 14-16 ; Lc 24, 19).
Le début méme de la lettre aux
Hébreux est paradigmatique a cet
effet. Mais le Christ est plus qu’un
prophéte : il est le Maitre, c’est-a-dire



celui qui enseigne par sa propre
autorité, avec une autorité inconnue
jusqu’alors qui surprend ceux qui
I’écoutent. Le caractere supréme des
enseignements de Jésus se fonde sur
le fait qu’il est Dieu et homme. Jésus
ne fait pas qu’enseigner la vérité, il
est la Vérité rendue visible dans la
chair. Le Christ, Verbe éternel du
Pére, « est la Parole unique, parfaite
et indépassable du Pere. En Lui Il dit
tout, et il n’y aura pas d’autre parole
que celle-1a » (CEC, 65).
L’enseignement du Christ est
définitif, également dans le sens
qu’avec lui la Révélation de Dieu aux
hommes dans I’histoire est arrivée a
son terme. Le Christ est prétre. La
médiation de Jésus-Christ est une
médiation sacerdotale. Dans la lettre
aux Hébreux, dont le théme central
est le sacerdoce du Christ, Jésus est
présenté comme le Grand-Prétre de
la Nouvelle Alliance, « unique "
Grand-prétre selon 'ordre de
Melchisédech " (He 5, 10 ; 6, 20), "



saint, innocent, immaculé " (He 7,
26), qui, "par une oblation unique a
rendu parfaits pour toujours ceux
qu’ll sanctifie " (He 10, 14), C’est-a-
dire par I'unique sacrifice de sa Croix
» (CEC, 1544). De méme que le
sacrifice du Christ — sa mort sur la
Croix — est unique de par I'unité du
prétre et de la victime, d’infinie
valeur, de méme son sacerdoce est
unique. Il est 'unique victime et
I'unique prétre. Les sacrifices de
I’Ancien Testament préfiguraient
celui du Christ, recevant leur valeur
précisément de cela. Le sacerdoce
ministériel et celui des fideles sont
une participation au sacerdoce
éternel du Christ. Ils ne s’y ajoutent
pas ni ne lui succedent (cf. CEC,
1544-1547).

Le Christ est Roi. Il ’est non
seulement en tant que Dieu mais
aussi en tant quhomme. La
souveraineté du Christ est un aspect
fondamental de sa médiation



salvatrice. Le Christ sauve parce qu’il
en a le pouvoir effectif. La foi de
I’Eglise affirme la royauté du Christ
et professe dans le Credo que « son
régne n’aura pas de fin », répétant
ainsi les paroles de 'ange Gabriel a
Marie (cf. Lc 1, 32-33). La dignité
royale du Christ avait déja été
annoncée dans ’Ancien Testament
(cf.Ps2,6;1s7,6;11,1-9; Dn 7, 14).
Le Christ n’a pourtant pas beaucoup
parlé de sa royauté, étant donné que
parmi les juifs de son temps une
conception matérielle et terrestre du
régne messianique était tres
répandue. Mais il la reconnut en un
moment particulierement solennel,
en réponse a l'interrogatoire de
Pilate (cf. Jn 18, 33- 37). La royauté
du Christ n’est pas métaphorique.
Elle est réelle et elle comporte le
pouvoir de légiférer et de juger. Cest
une réalité qui se fonde sur le fait
qu’il est le Verbe incarné et notre
Rédempteur[14]. Son regne est
spirituel et éternel. C’est un regne de



sainteté et de justice, d’amour, de
vérité et de paix[15]. Le Christ exerce
sa royauté en attirant a Lui tous les
hommes par sa mort et sa
résurrection (cf. Jn 12, 32). « Le
Christ, Roi et Seigneur de 'univers,
s’est fait le serviteur de tous, n’étant "
pas venu pour étre servi, mais pour
servir et pour donner sa vie en
rangon pour la multitude " (Mt 20,
28) » (CEC, 786). « Le Peuple de Dieu
tout entier participe a ces trois
fonctions du Christ et il porte les
responsabilités de mission et de
service qui en découlent » (CEC, 783).

* Toute la vie du Christ est
rédemptrice

En ce qui concerne la vie du Christ, le
Symbole de la foi ne parle « que des
mysteres de I'Incarnation
(conception et naissance) et de la
Paque (passion, crucifixion, mort,
sépulture, descente aux enfers,
résurrection, ascension). Il ne dit



rien, explicitement, des mystéres de
la vie cachée et publique de Jésus,
mais les articles de la foi concernant
I'Incarnation et la PAque de Jésus
éclairent toute la vie terrestre du
Christ » (CEC, 512).

Toute la vie du Christ est
rédemptrice, et chacun de ses actes
humains posséde une charge
transcendante de salut. Méme par les
actes les plus simples et
apparemment les moins importants,
Jésus exerce efficacement sa
médiation entre Dieu et les hommes,
car ce sont toujours des actes du
Verbe incarné. Saint Josémaria a
compris cela avec une profondeur
particuliere, enseignant a tous a faire
des chemins de la terre des chemins
divins de sanctification : « La
plénitude des temps arrive et, pour
remplir cette mission (...) c'est un
Enfant qui nait a Bethléem. Il est le
Rédempteur du monde; mais, avant
méme de parler, Il montre son



amour par des actes. Il n'apporte
aucune formule magique parce qu'll
sait que le salut qu'll offre doit passer
par le coeur de I'homme. Ses
premieres actions sont des sourires,
des pleurs d'enfant, le sommeil sans
défense d'un Dieu incarné: et ceci
pour nous inspirer de I'amour, pour
que nous sachions L'accueillir dans
nos bras »[16].

Les années de la vie cachée du Christ
ne sont pas une simple préparation
pour son ministére public, mais
d’authentiques actes rédempteurs,
orientés vers la consommation du
Mystere Pascal. Théologiquement, il
est grandement pertinent de
considérer que Jésus, durant la
majeure partie de sa vie, partagea le
sort de 'immense majorité des
hommes : la vie quotidienne de
famille et de travail. Nazareth est
ainsi une lecon de vie familiale, une
lecon de travail[17]. Le Christ réalise
aussi notre rédemption durant les



nombreuses années de travail de sa
vie cachée, donnant ainsi, dans
I'histoire du salut, tout son sens divin
au travail quotidien du chrétien et de
millions d’hommes de bonne

volonté : « En grandissant et en
vivant comme 1'un d'entre nous,
Jésus nous révele que l'existence
humaine, nos occupations courantes
et ordinaires, ont un sens divin »[18].

José Antonio Riestra
Bibliographie de base

Catéchisme de I’Eglise catholique,
(CEC) 484-570, 720-726, 963-975.

Benoit XVI-Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, Flammarion, 2007,
introduction et chap. 10.

Lumen Gentium (LG)




[1] Saint Augustin, De Trinitate, 2, 5,
9; cf. Concile du Latran IV: DS 801

[2] Jean Paul II, enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, 8; cf. Pie IX, bulle
Ineffabilis Deus; Pie XII, bulle
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Paul VI, exh. ap.
Marialis cultus, 25; CIC, 488

[3] Saint Léon le Grand, ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294

[4] Saint Basile, In Christi
generationem, 5

[5] Concile Vatican II, const. dogm.
Lumen Gentium, 59; cf. la
proclamation du dogme de
I’Assomption de la Bienheureuse
Vierge Marie par le pape Pie XII en
1950 : DS 3903

[6] Cf. Pie XII, enc. Ad coeli reginam,
11-10-1954 : AAS 46(1954)625-640

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666



[8] Concile Vatican II, const. dogm.
Lumen Gentium, 56

[9] Ibidem, 61
[10] Ibidem, 62
[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016

[12] Cf. Paul VI, exh. Marialis cultus,
56

[13] Concile Vatican II, const. dogm.
Lumen Gentium, 66

[14] Cf. Pie XI, enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599

[15] Cf. Missel Romain, Préface de la
messe du Christ, Roi de ’Univers

[16] Saint Josémaria Escriva, Quand
le Christ passe, 36

[17] Cf. Paul VI, allocution a
Nazareth, 5 janvier 1964 :
Insegnamenti di Paolo VI, 2(1964)25



[18] Saint Josémaria Escriva, Quand
le Christ passe, 14

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/lincarnation/
(10/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/lincarnation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lincarnation/

	Thème 9 - L’Incarnation

