
opusdei.org

Libres pour bâtir
l’avenir

La liberté n'est pas seulement
un droit, elle comporte une
responsabilité qui engage les
chrétiens à s'impliquer dans les
questions de société, en
proposant, dans le pluralisme,
des solutions aux problèmes de
chaque époque.

26/04/2007

Je vous veux rebelles, libres de tout
lien, car je vous veux — le Christ nous
veut — enfants de Dieu [1]. Saint
Josémaria s’est inlassablement



investi dans la tâche de stimuler
toutes les personnes qu’il rencontrait
à avoir le courage d’être libres, avec
le risque et la responsabilité que cela
comportait, et à défendre ou à
prendre cette liberté que le Christ
nous a gagnée, sans attendre qu’elle
nous soit accordée par d’autres.

Voilà une des clés nécessaires pour
comprendre la grandeur de la vie
ordinaire, dans le cadre de laquelle
chaque homme et chaque femme
doit grandir jour après jour dans ce
qui constitue le noyau de sa dignité :
la liberté personnelle des enfants de
Dieu.

Au cours de sa vie, saint Josémaria a
pu observer avec regret plusieurs
phénomènes culturels et sociaux qui
ont entraîné une forte
dépersonnalisation : massification,
différents types d’aliénation,
totalitarismes et dictatures,
déformations dues au cléricalisme…



Devant ces attaques de la personne et
de sa liberté, il a réagi avec une
sensibilité chrétienne, prenant la
défense de la dignité de chaque être
humain.

Un exemple de son courage dans la
défense de la liberté de tous les
hommes et de toutes les femmes, des
chrétiens et de ses enfants dans
l’Opus Dei, est fourni par l’article «
Les richesses de la foi », publié dans
un journal de Madrid en 1969.

Il a été donné à saint Josémaria,
comme à nous tous, de vivre dans
une situation culturelle paradoxale,
où à une forte perception de la
liberté s’ajoutait la conscience que
celle-ci tournait souvent mal, de
diverses manières. Entre autres, à
cause d'une vision partielle de la
liberté comme pure capacité de
choix, détachée de la perfection à
laquelle la personne est appelée.



Signalons aussi chez beaucoup de
nos contemporains une abdication
de la liberté personnelle dans la
tâche de bâtir la société ; c’est un
type de dépersonnalisation qui
amène à renoncer à l’exercice de la
liberté et à la transférer presque
inconsciemment à d’autres instances.

Il est fréquent que l’État assume la
tâche de pourvoir à tous les besoins
des citoyens endormant ainsi leur
liberté responsable. De nombreuses
personnes — ayant une large gamme
de choix possibles sur des questions
mineures — sont à peine libres,
parce qu’elles ont renoncé à penser
ou parce que leur droit à une
information adéquate est foulé aux
pieds par divers mécanismes
imperceptibles. Devant la puissance
de certaines structures de pouvoir,
de techniques commerciales et de
communication, les personnes se
voient réduites à l'anonymat,
confinées inconsciemment dans le



domaine du privé et ayant perdu
leur condition de sujet actif dans la
construction de la société, dans le
monde du travail, dans le progrès
humain.

Par ses enseignements, saint
Josémaria aide à se protéger de
l’abdication de la liberté et de la
responsabilité, à aller au-delà d’une
vie enfermée uniquement dans le
travail et la famille.

Dans son sens principal et radical,
selon le fondateur de l’Opus Dei, la
liberté est une liberté devant Dieu et
pour Dieu et, par conséquent
étroitement liée à son action
créatrice. Celle-ci doit se développer
grâce à l'homme, fait à son image et à
sa ressemblance. La responsabilité
est inséparablement unie à la liberté,
et c’est l’anonymat propre à la
massification qui fait perdre la
responsabilité personnelle. Il ne
reste que des individus dépossédés



de leur caractère fondamental de
personne.

Saint Josémaria s’efforçait de faire
sortir les personnes de la masse
anonyme, composée d’individus
vivant dans la solitude et privés
d’une relation authentiquement
humaine avec Dieu et avec les autres.

En maître de vie chrétienne, il
voulait former des personnes libres,
des enfants de Dieu qui luttent pour
être avec le Christ sur la Croix et
essaient de répondre au don libre et
à l’anéantissement de Dieu par le
don libre d’eux-mêmes. Lorsque la
liberté et la responsabilité vont
ensemble, elles se stimulent
mutuellement dans la
développement personnel. L'absence
de l'une d'entre elles est une perte
anthropologique.

En parlant de liberté personnelle,
saint Josémaria encourageait les
chrétiens à prendre, de concert avec



d’autres citoyens, une part active
dans les associations de types le plus
variés, les syndicats, les partis
politiques, cherchant à intervenir
dans les décisions humaines dont
dépendent le présent et l’avenir de la
société.

C’est dans ce sens qu’il l’a souvent
exprimé :En toute liberté, et en
fonction de tes goûts et de tes qualités,
tu dois prendre une part active,
efficace, dans les associations
officielles ou privées de ton pays qui te
paraîtront bonnes, en y-mettant un
sens chrétien : de telles organisations
ne sont jamais indifférentes quand il
s’agit du bien temporel et éternel des
hommes [2].

Les grands défis de l’histoire doivent
trouver les chrétiens animés du sens
des responsabilités propre à ceux qui
se savent identifiés au Christ sur la
Croix, qui sauve et libère des
esclavages. Nous autres, enfants de



Dieu, citoyens comme les autres,
devons participer « sans peur » à
toutes les entreprises et à tous les
organismes honnêtes des hommes,
afin que le Christ soit présent là aussi.
Notre Seigneur nous demandera des
comptes si, par négligence ou par
facilité, chacun d’entre nous ne
s’efforce pas d’intervenir librement
dans les œuvres et dans les décisions
humaines, dont dépendent le présent
et l’avenir de la société [3].

Sa compréhension de la liberté à
l’existence humaine et chrétienne,
l'amenait à défendre héroïquement
la légitimité d'une pluralité
d'opinions dans le domaine
professionnel, dans le monde des
idées politiques, sociales,
économiques, culturelles,
théologiques, philosophiques ou
artistiques.

Saint Josémaria a toujours soutenu
un pluralisme sain et légitime,



caractéristique de la mentalité
laïque, puisqu’un des éléments
fondamentaux de celle-ci réside dans
la liberté. Et il opposait cette
conception de la liberté au
cléricalisme et au laïcisme, qui ne
respectent ni la juste autonomie des
réalités temporelles, ni la nature et
les lois que Dieu a prévues pour ses
créatures. Lorsqu’on comprend à fond
la valeur de la liberté, lorsqu’on aime
passionnément ce don divin de l’âme,
on aime le pluralisme que la liberté
implique [4].

Sur ce terrain, saint Josémaria a dû
naviguer à contre-courant, en
développant des potentialités de la
liberté qu’il enracinait dans leur
fondement théologique, en
défendant avec vigueur la liberté
comme une caractéristique essentielle
de la sécularité des fidèles laïcs.

Il ne s’ensuit pas que les clercs ou les
religieux ne soient pas libres. Il s’agit



plutôt de souligner que l’activité des
laïcs chrétiens dans le monde, en tant
que chrétiens, doit être encadrée par
la liberté et que, naturellement, il
s’agit de la liberté chrétienne, guidée
par les vérités de la foi et
principalement par la Vérité qu’est le
Christ.

Une de ses formules exprime
efficacement cette idée : Il n’y a pas
de dogme dans les affaires
temporelles [5]. Il ne cherchait pas
par là à prôner une sorte de «
libéralisme chrétien », qui séparerait
les activités séculières — politique,
sciences, arts… — de la foi, reléguée
ainsi à la vie de piété et à la
théologie. Rien ne serait plus
contraire à sa pensée.

Il a toujours affirmé avec une grande
force, un aspect du message sur la
sanctification du travail et des
structures séculières : la foi
chrétienne doit éclairer tous les



problèmes temporels et le chrétien
ne peut pas cesser de l’être lorsqu’il
est parlementaire, médecin,
architecte ou maîtresse de maison,
étant donné qu’il doit sanctifier sa
famille, son travail et le monde, pour
les conduire au Christ (c’est ici
qu’entre en jeu son concept
fondamental d’unité de vie). Or, il
doit le faire non sur le mode
intégriste ou fondamentaliste, mais 
dans la liberté, sans que ses options
personnelles éclairées par la foi,
aussi nobles et pertinentes soient-
elles, engagent d'une façon
quelconque l'Eglise.

Il est bien connu que saint Josémaria
a défendu la liberté des fidèles de
l'Opus Dei; il commentait souvent
que, dans la Prélature, on peut
prendre toute sorte de positions
politiques pourvu qu’elles ne soient
pas contraires à la foi catholique ; qui
plus est, il affirmait que ce pluralisme



est une manifestation de bon esprit
[6].

C’est-à-dire que l’existence d’une
diversité de visions politiques parmi
les membres de l’Opus Dei lui
apparaissait comme un signe optimal
et il affirmait avec force qu’il n’y pas
de place pour des membres voulant
imposer des dogmes dans les affaires
temporelles.

Prétendre lier la foi chrétienne à une
solution concrète dans le domaine du
temporel, même si elle est très bonne
et débordante de bonnes intentions,
serait une forme du cléricalisme. Un
cléricalisme qu’il taxait, avec force,
de tyrannie, qui annule la liberté
personnelle ; une attitude
incompatible avec la sécularité
chrétienne, inséparable de la liberté.

Son amour de la liberté l’a amené à
se dépenser pour proposer à chaque
fidèle une formation très poussée —
y compris sur le plan théologique —



grâce à laquelle ils peuvent ensuite
évoluer avec liberté dans la
sanctification de leur travail et dans
leur activité apostolique, sans
attendre aucun mot d’ordre. Et sur ce
point, comme sur beaucoup d’autres,
sans chercher à être original, il fut
un innovateur.

Il n’est pas conforme à la dignité des
hommes d’essayer d’établir des vérités
absolues, dans les questions où,
forcément, chacun doit contempler les
choses de son point de vue, selon ses
intérêts particuliers, ses préférences
culturelles et son expérience
personnelle [7]. Cette circonstance est
parfois perçue — à juste titre —
comme une manifestation de la
finitude humaine. Or, ici, elle est
plutôt mise en évidence comme un
élément de la dignité humaine. Saint
Josémaria met maintenant l’accent
de la dignité sur la richesse
intellectuelle sous-tendant les
perspectives de la pensée des autres :



c’est pourquoi la prétention d’établir
des « vérités absolues » dans ces
questions entraîne un
appauvrissement, une méfiance vis-
à-vis de l’apport des autres à la
vérité, ce qui s’oppose à la dignité
humaine.

Aussi va-t-il jusqu’à affirmer que,
dans certains cas, de nombreuses
solutions sont possibles et même
compatibles entre elles. Saint
Josémaria disait que chacun doit
avoir sa propre pensée dans les
affaires temporelles, une pensée qui
ne sera pas forcément la même pour
tous. En effet, beaucoup de points de
vue divers peuvent être considérés
comme des solutions bonnes, nobles
et généreuses, et mériter le respect
de tous.

Non seulement il est possible de se
tromper, disait-il, mais il est possible
d'avoir raison alors que les autres
ont raison également. Un objet qui



est concave pour l’un semblera
convexe à ceux qui sont placés dans
une perspective différente.

Il est bon de rappeler que saint
Josémaria envisage la liberté dans
son sens le plus profond, dans la
perspective avec laquelle l’Esprit
Saint lui a fait sentir et dans une
certaine mesure comprendre la
filiation divine. Être enfant de Dieu
signifie être une personne libre.

La liberté des enfants de Dieu est le
fruit de la kénose du Verbe. C’est sur
la Croix que le Christ exerce de
manière sublime et avec une liberté
plénière son amour infini de la
volonté du Père et son désir de
libérer tous les hommes par sa
Passion et sa Mort. C’est là qu’il
atteindra la victoire de la
Résurrection. Le courant trinitaire
d’amour est à son comble dans la
Passion, et c'est à cet amour que



boivent les chrétiens, et avec lequel
ils doivent s'identifier.

Quand arrive l’heure fixée par Dieu
pour racheter l’humanité de
l’esclavage du péché, nous
contemplons à Gethsémani Jésus-
Christ, qui souffre douloureusement
au point de verser des gouttes de sang
(cf. Lc 22, 44), et qui accepte
spontanément et généreusement le
sacrifice que le Père réclame de Lui
[8].

Cette acceptation spontanée et
généreuse est un exercice très élevé
de la liberté et du désir de servir
l’humanité tout entière. C’est ainsi
que le Christ nous a gagné la liberté.
n

[1] . Amis de Dieu, n° 38.

[2] . Forge, n° 717.

[3] . Ibid. n° 715.



[4] . Entretiens, n° 98.

[5] . Article, Las riquezas de la fe,
publié dans ABC, Madrid, 2
novembre 1969.

[6] . Entretiens, n° 98.

[7] . Article, Las riquezas de la fe,
publié dans ABC, Madrid, 2
novembre 1969.

[8] . Amis de Dieu, n° 25.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/libres-pour-
batir-lavenir/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/libres-pour-batir-lavenir/
https://opusdei.org/fr-lu/article/libres-pour-batir-lavenir/
https://opusdei.org/fr-lu/article/libres-pour-batir-lavenir/

	Libres pour bâtir l’avenir

