
opusdei.org

L’Eucharistie,
mystère de foi

"En ce Jeudi Saint, tournons
notre regard vers la Sainte
Eucharistie, Sacrifice et
Nourriture, vers la Sainte Messe
et la Sainte Communion ».
Homélie de Saint Josémaria
publiée dans Quand le Christ
passe.

26/03/2016

La veille de la fête solennelle de
Pâques, Jésus, sachant que l'heure de
son départ de ce monde était venue,
comme Il avait aime les siens qui



vivaient dans le monde, Il les aima
jusqu'au bout. Ce verset de saint Jean
annonce au lecteur de son Evangile
que quelque chose de grand arrivera
ce jour-là. C'est un préambule
tendrement affectueux, identique à
celui que saint Luc recueille dans son
récit: J'ai désire ardemment —
affirme le Seigneur — manger cette
Pâque avec vous avant de souffrir.
Nous commençons par demander
dès maintenant au Saint-Esprit de
nous préparer à comprendre chaque
geste et chaque expression de Jésus-
Christ. Parce que nous voulons vivre
une vie surnaturelle, parce que le
Seigneur nous a manifesté sa volonté
de se donner à nous comme aliment
de notre âme, et parce que nous
reconnaissons que Lui seul a des
paroles de vie éternelle.

La foi nous fait confesser avec
Simon-Pierre: Nous, nous avons cru
et nous avons su que tu es le Christ, le
Fils de Dieu. Et c'est cette foi qui, unie



à notre dévotion en ce moment
sublime, nous pousse à imiter
l'audace de Jean: à nous approcher
de Jésus et à incliner la tête sur la
poitrine du Maître, qui aimait
ardemment les siens et — nous
venons de l'entendre allait les aimer
jusqu'à la fin. Le langage est bien
pauvre pour expliquer, même
approximativement, le mystère du
jeudi-Saint. Mais il n'est pas difficile
d'imaginer en partie les sentiments
qu'avait Jésus en son coeur, lors de
cette dernière soirée qu'Il passait
avec les siens avant le sacrifice du
Calvaire.

Pensez à l'expérience, si humaine, de
la séparation de deux êtres qui
s'aiment. Ils aimeraient être toujours
ensemble, mais le devoir — quel qu'il
soit — les oblige à s'éloigner l'un de
l'autre. Ils désireraient rester
ensemble et ils ne le peuvent pas.
L'amour de l'homme, si grand soit-il,
a des limites; il a recours à un



symbole. Ceux qui se quittent
échangent un souvenir; peut-être une
photographie, avec une dédicace si
enflammée qu'on est surpris que le
papier n'en brûle pas. Ils ne peuvent
pas faire davantage: les désirs des
créatures dépassent tellement leurs
possibilités.

Ce que nous ne pouvons pas, le
Seigneur le peut. Jésus-Christ, Dieu
parfait et homme parfait, ne nous
laisse pas un symbole, mais la réalité:
Il reste Lui-même. Il ira vers le Père,
mais Il restera avec les hommes. Il ne
nous laissera pas un simple cadeau
qui nous fasse évoquer sa mémoire,
une image qui tende à s'effacer avec
le temps, comme la photographie qui
rapidement pâlit, jaunit, et n'a pas de
sens pour ceux qui n'ont pas vécu ce
moment d'amour. Sous les espèces
du pain et du vin, Il est là, réellement
présent: avec son Corps, son Sang,
son Âme et sa Divinité.



Comme on comprend bien,
maintenant, la clameur 84 incessante
qu'ont fait monter les chrétiens, en
tout temps, devant l'Hostie Sainte! 
Chante, ô ma langue, le mystère de ce
Corps glorieux, ainsi que du précieux
Sang que versa — rançon du monde —
le Fils de la Vierge Féconde, le Roi
éternel des Peuples. Il faut adorer
avec dévotion ce Dieu caché: c'est le
même Jésus-Christ qui naquit de la
Vierge Marie; le même qui souffrit et
fut immolé sur la Croix; le même
dont le côté transpercé répandit du
sang et de l'eau.

Voilà le banquet sacré où l'on reçoit
le Christ Lui-même; la mémoire de la
Passion se renouvelle, et, avec Lui,
l'âme parle intimement à son Dieu et
possède un gage de la gloire à venir.

La liturgie de l'Eglise a résumé, en
strophes brèves, les chapitres
suprêmes de l'histoire de l'ardente



charité que le Seigneur nous
dispense.

Le Dieu de notre foi n'est pas un être
lointain, qui contemple avec
indifférence le sort des hommes:
leurs aspirations, leurs luttes, leurs
angoisses. C'est un Père qui aime ses
enfants au point d'envoyer le Verbe,
Seconde Personne de la Très Sainte
Trinité, pour que, en s'incarnant, Il
meure pour nous et nous rachète.
C'est ce même Père aimant qui nous
attire maintenant doucement vers
Lui, par l'action du Saint-Esprit qui
habite en nos coeurs.

La joie du Jeudi-Saint vient de là: du
fait de comprendre que le Créateur a
débordé d'affection pour ses
créatures. Notre Seigneur Jésus-
Christ, comme si toutes les autres
preuves de la miséricorde n'avaient
pas été suffisantes, institue
l'Eucharistie pour que nous puissions
L'avoir toujours près de nous et



parce que — dans la mesure où nous
pouvons comprendre pousse par son
Amour qui pourtant n'a besoin de
rien, Il ne veut pas se passer de nous.
La Trinite s'est éprise de l'homme,
élevé à l'ordre de la grâce et fait à
son image et ressemblance; Elle l'a
racheté du péché du péché d'Adam,
qui est retombé sur toute sa
descendance, et des péches
personnels de chacun — et Elle
désire vivement demeurer dans
notre âme: celui qui m'aime observera
ma doctrine et mon Père l'aimera, et
nous viendrons à lui et nous ferons
chez lui notre demeure.

Ce courant trinitaire d'amour pour
les hommes se perpétue d'une
manière sublime dans l'Eucharistie.
Nous avons tous appris dans le
catéchisme, il y a longtemps, que la
Sainte Eucharistie peut être
considérée comme sacrifice et
comme sacrement; et que le
sacrement nous est montré comme



communion et comme un trésor sur
l'autel: dans le tabernacle. l'Eglise
consacre une autre fête au mystère
de l'Eucharistie, au Corps du Christ
— Corpus Christi — présent dans
tous les tabernacles du monde.
Aujourd'hui, Jeudi-Saint, nous allons
fixer notre attention sur la Sainte
Eucharistie, Sacrifice et Aliment, sur
la Messe et sur la Sainte Communion.

Je parlais d'un courant d'amour
trinitaire pour les hommes. Et où
mieux le remarquer que dans la
Messe ? La Trinité entière agit dans
le Saint Sacrifice de l'autel. C'est
pourquoi j'aime tant répéter, pour
terminer la collecte, la secrète et la
postcommunion, ces mots: Par Jésus-
Christ, ton Fils— nous nous adressons
au Père — Notre Seigneur, qui vit et
règne avec toi dans l'unité du Saint-
Esprit, Dieu, pour tous les siècles des
siècles. Amen.



Dans la Messe, nous invoquons
constamment le Père. Le prêtre est
un représentant du Prêtre éternel,
Jésus-Christ, qui est, en même temps,
la Victime. Et l'action de l'Esprit
Saint, à la Messe, n'est pas moins
ineffable, ni moins certaine. Par la
vertu de l'Esprit Saint, écrit saint Jean
de Damas, s'effectue la conversion du
Pain en Corps du Christ.

Cette action de l'Esprit Saint est
clairement exprimée quand le prêtre
demande la bénédiction divine sur
l'offrande: Viens, sanctificateur, Dieu
éternel et tout-puissant, et bénis ce
sacrifice prépare pour ton Saint Nom,
l'holocauste qui donnera au Très
Saint Nom de Dieu la gloire qui lui
est due. La sanctification que nous
implorons est attribuée au Paraclet,
que le Père et le Fils nous envoient.
Nous reconnaissons aussi cette
présence active du Saint-Esprit dans
le sacrifice quand nous disons, un
peu avant la communion: Seigneur



Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, qui,
par la volonté du Père et la
coopération du Saint-Esprit, as donne
par ta mort la vie au monde....

Toute la Trinite est présente dans le
sacrifice de l'autel. Par la volonté du
Père, avec la coopération du Saint-
Esprit, le Fils s'offre en oblation
rédemptrice. Apprenons à nous
adresser à la Très Sainte Trinite, Dieu
Un et Trine: trois personnes divines
dans l'unité de leur substance, de
leur amour, de leur action
efficacement sanctificatrice.

Immédiatement après le lavabo, le
prêtre invoque: Reçois, Trinité Sainte,
cette oblation que nous t'offrons en
mémoire de la Passion, de la
Résurrection et de l'Ascension de
Jésus-Christ, Notre Seigneur. Et, à la
fin de la Messe, il y a une autre
oraison de brûlant hommage à Dieu
Un et Trine: Placeat tibi, Sancta
Trinitas, obsequium servitutis meae...



Que te soit agréable, Trinité Sainte,
l'hommage de ton serviteur; ce
sacrifice que, malgré mon indignité,
j'ai présenté aux regards de ta
majesté, rends-le digne de te plaire et
capable, par l'effet de ta miséricorde,
d'attirer ta faveur sur moi-même et
sur tous ceux pour qui je l'ai offert.

La Messe — j'y insiste — est une
action divine, trinitaire, pas
humaine. Le prêtre qui célèbre sert
le dessein du Seigneur, en Lui
prêtant sa voix et son corps; il n'agit
pas à titre personnel, mais in persona
et in nomine Christi, en la personne et
au nom du Christ.

L'amour de la Trinité pour les
hommes fait que, de la présence du
Christ dans l'Eucharistie, naissent
pour l'Eglise et pour l'humanité
toutes les grâces. C'est le sacrifice
qu'avait prophétisé Malachie: De
l'Orient au couchant mon Nom est
grand parmi les nations, et en tout



lieu un sacrifice d'encens est présenté
à mon Nom ainsi qu'une offrande
pure. C'est le sacrifice du Christ offert
au Père avec la coopération du Saint-
Esprit: oblation d'une valeur infinie,
qui éternise en nous la Rédemption,
ce que ne pouvaient faire les
sacrifices de l'Ancienne Loi.

La Sainte Messe nous place ainsi
devant les mystères essentiels de la
foi, car elle est le don de la Trinité à
l'Eglise On comprend ainsi que la
Messe soit le centre et la racine de la
vie spirituelle du chrétien. Elle est la
fin de tous les sacrements. A la
Messe, s'achemine vers sa plénitude
la vie de la grâce que le Bapteme a
déposée en nous et qui grandit
fortifiée par la Confirmation. Quand
nous participons à l'Eucharistie, écrit
saint Cyrille de Jérusalem, nous
faisons l'expérience de la
spiritualisation déifiante du Saint-
Esprit, qui non seulement nous
configure au Christ, comme il arrive



au Baptême, mais nous rend
entièrement semblables au Christ, en
nous associant à la plénitude du
Christ Jésus.

L'effusion de l'Esprit Saint, en nous
rendant semblables au Christ, nous
amène à nous reconnaître enfants de
Dieu. Le Paraclet, qui est charité,
nous apprend à imbiber toute notre
vie de cette vertu; et consummati in
unum, devenus un avec le Christ,
nous pouvons être au milieu des
hommes, ce que saint Augustin dit de
l'Eucharistie: signe d'unité, lien de
l'Amour.

Je ne révèle rien de nouveau en
disant qu'il y a des chrétiens qui ont
une vision très pauvre de la Sainte
Messe: pour certains, c'est un simple
rite extérieur, quand ce n'est pas une
convention sociale. C'est que nos
coeurs sont capables, par
mesquinerie, de s'habituer à vivre le
plus grand don de Dieu aux hommes.



Dans la Messe, dans cette Messe que
nous célébrons maintenant, la Très
Sainte Trinité intervient, je le répète,
d'une manière spéciale. Répondre à
tant d'amour exige de nous un don
total du corps et de l'âme: nous
écoutons Dieu, nous Lui parlons,
nous Le voyons, nous Le mangeons.
Et quand les paroles ne suffisent
plus, nous chantons, et nous
encourageons notre langue — Pange
lingua! — à proclamer, en présence
de l'humanité entière, les grandeurs
du Seigneur.

Vivre la Sainte Messe, c'est demeurer
continuellement en prière, avoir la
conviction que, pour chacun de nous,
il s'agit d'une rencontre personnelle
avec Dieu: nous adorons, nous
louons, nous demandons, nous
rendons grâces, nous réparons pour
nos péchés, nous nous purifions,
nous nous sentons unis dans le Christ
avec tous les chrétiens.



Il nous est peut-être arrivé de nous
demander comment répondre à tant
d'amour de Dieu; nous avons peut-
être désiré voir clairement expose un
programme de vie chrétienne. La
solution est facile et à la portée de
tous les fidèles: participer
amoureusement à la Sainte Messe,
apprendre à rencontrer Dieu dans la
Messe, parce que ce sacrifice contient
tout ce que Dieu veut de nous.

Permettez-moi de vous rappeler ce
que vous avez eu si souvent
l'occasion d'observer: le déroulement
des cérémonies liturgiques. Si nous
les suivons pas à pas, il est très
possible que le Seigneur fasse
découvrir à chacun de nous ce qu'il
doit améliorer, quels sont les défauts
qu'il doit déraciner, et quel doit être
notre comportement fraternel avec
tous les hommes.

Le prêtre se dirige vers l'autel de
Dieu, du Dieu qui réjouit notre



jeunesse. La Sainte Messe débute par
un chant de joie, car Dieu est la. C'est
cette joie qui, avec la reconnaissance
et l'amour, s'exprime par le baiser à
l'autel, symbole du Christ et souvenir
des saints, espace réduit, sanctifié,
parce que c'est là que s'accomplit ce
Sacrement dont l'efficacité est
infinie.

Le Confiteor met en évidence notre
indignité; non le souvenir abstrait de
la faute, mais la présence, si
concrète, de nos péchés et de nos
fautes. C'est pourquoi nous répétons: 
Kyrie eleison, Christe eleison,
Seigneur, aie pitié de nous; Christ, aie
pitié de nous. Si le pardon dont nous
avons besoin était en relation avec
nos mérites, c'est une tristesse amère
qui jaillirait alors de notre âme. Mais,
par bonté divine, le pardon nous
vient de la miséricorde de Dieu, que
nous louons déjà — Gloria! — car Toi
seul es Saint, Toi seul es Seigneur, Toi
seul es le Très Haut Jésus-Christ, avec



le Saint-Esprit, dans la gloire de Dieu
le Père.

Nous écoutons maintenant la Parole
de l'Ecriture, l'Epître et l'Evangile,
lumières du Paraclet, qui parle en
langage humain pour que notre
intelligence comprenne et
contemple, pour que notre volonté se
fortifie et que l'action s'accomplisse.
Parce que nous sommes un seul
peuple qui confesse une seule foi, un 
Credo; un peuple rassemblé dans
l'unité du Père, du Fils et du Saint-
Esprit.

Ensuite, l'offrande: le pain et le vin
des hommes. C'est peu, mais la prière
l'accompagne: reçois-nous en ta
présence, Seigneur, avec un esprit
d'humilité et le coeur contrit; et que le
sacrifice que nous t'offrons
aujourd'hui, Seigneur, arrive en ta
présence de telle sorte qu'il te soit
agréable. Le souvenir de notre
misère nous envahit de nouveau,



ainsi que le désir que tout ce qui va
au Seigneur soit propre et purifie: je
laverai mes mains, j'aime le décor de
ta maison.

Il y a un instant, avant le lavabo,
nous avons invoque le Saint-Esprit, et
nous lui avons demandé de bénir le
sacrifice offert à son Saint Nom. La
purification une fois achevée, nous
nous adressons à la Trinité — 
suscipe, Sancta Trinitas — pour
qu'Elle accueille ce que nous
présentons en mémoire de la vie, de
la Passion, de la Résurrection et de
l'Ascension du Christ, en l'honneur
de Marie, toujours Vierge, en
l'honneur de tous les saints.

Que le sacrifice serve au salut de tous
— Orate, fratres, supplie le prêtre —
car mon sacrifice est le vôtre, celui
de toute l'Eglise. Priez, mes frères,
même si vous n'êtes qu'un petit
nombre; même s'il n'y a qu'un seul
chrétien qui soit présent, et même si



le célébrant est seul: parce que toute
Messe est l'holocauste universel, le
rachat de toutes les tribus, de toutes
les langues, de tous les peuples et de
toutes les nations.

Tous les chrétiens, par la communion
des saints, reçoivent les grâces de
chaque Messe, qu'elle soit célébrée
devant des milliers de personnes ou
seulement devant un enfant de
choeur distrait. Dans tous les cas, la
terre et le ciel s'unissent pour
entonner avec les anges du Seigneur:
Sanctus, Sanctus, Sanctus...
J'applaudis et je m'unis à la louange
des anges: cela ne m'est pas difficile,
parce que je me sais entouré d'eux
quand je célèbre la Sainte Messe. Ils
sont en train d'adorer la Trinité. De
même que je sais aussi que la Très
Sainte Vierge intervient, en quelque
sorte, en raison de son union intime
avec la Très Sainte Trinite, et parce
qu'elle est mère du Christ, de sa
Chair et de son Sang: mère de Jésus-



Christ, Dieu parfait et Homme
parfait. Jésus-Christ, conçu dans le
sein de Sainte Marie sans
l'intervention d'un homme, par la
seule vertu du Saint-Esprit, possède
le Sang même de sa mère et c'est ce
Sang qui est offert en sacrifice
rédempteur au Calvaire et à la Sainte
Messe.

Nous entrons ainsi dans le canon,
avec une confiance filiale qui nous
fait appeler très clément Dieu Notre
Père. Nous le prions pour l'Eglise. et
pour tous ceux qui appartiennent à
l'Eglise. pour le Pape, pour notre
famille, pour nos amis et nos
compagnons. Et le catholique, avec
un coeur universel, prie pour tout le
monde, car son zèle enthousiaste ne
peut exclure personne. Pour que la
pétition soit accueillie, nous
rappelons nos liens avec la glorieuse
et toujours Vierge Marie, ainsi
qu'avec une poignée d'hommes qui,



les premiers, ont suivi le Christ et
sont morts pour Lui.

Quam oblationem.. . L'instant de la
consécration approche. Maintenant,
à la Messe, c'est le Christ qui agit une
nouvelle fois à travers le prêtre: Ceci
est mon Corps. Ceci est le calice de
mon Sang. Jésus est avec nous! Avec
la Transsubstantiation, l'infinie folie
de l'Amour divin, dictée par l'Amour,
se manifeste de nouveau. Quand
aujourd'hui viendra ce moment, que
chacun de nous sache dire en silence
au Seigneur que rien ne pourra nous
séparer de Lui, que par sa
disponibilité — Il est là sans défense
— à rester sous les fragiles
apparences du pain et du vin, Il a fait
de nous des esclaves volontaires: 
praesta meae menti de te vivere, et te
illi semper dulce sapere, fais que je
vive toujours de Toi et que je savoure
toujours la douceur de Ton amour.



D'autres prières — car nous sommes
toujours portés à demander — pour
nos frères défunts, pour nous-
mêmes. Toutes nos infidélités, nos
misères, sont là aussi. La charge est
lourde, mais Il veut la porter pour
nous et avec nous. Le canon s'achève
par une autre prière à la Sainte
Trinité: per Ipsum, et cum Ipso, et in
Ipso... , par le Christ, avec le Christ et
dans le Christ, notre Amour, que Te
soient rendus, à Toi, Père Tout-
Puissant, dans l'unité du Saint-Esprit,
tout honneur et toute gloire pour les
siècles des siècles.

Jésus est le Chemin, le Médiateur; en
Lui se trouve tout; hors de Lui, il n'y
a rien. En union avec le Christ, qui
nous l'a appris, nous osons appeler le
Tout-Puissant Notre Père: celui qui a
fait le ciel et la terre est ce Père
aimant qui attend que nous
revenions à Lui continuellement, tels
de nouveaux et incorrigibles enfants
prodigues.



Ecce Agnus Dei... Domine, non sum
dignus... Nous allons recevoir le
Seigneur. Sur la terre on accueille
avec des lumières, de la musique et
des vêtements de gala les personnes
de haute condition. Pour recevoir le
Christ dans notre âme, comment
devons-nous nous préparer? Avons-
nous parfois pensé quelle serait
notre conduite si l'on ne pouvait
communier qu'une seule fois dans sa
vie ?

Quand j'étais enfant, la pratique de la
communion fréquente n'était pas
encore répandue. je me rappelle
comment on se préparait à
communier: on prenait grand soin de
bien disposer son âme et son corps.
Le meilleur costume, les cheveux
bien peignés, le corps propre, avec
peut-être un peu de parfum...
C'étaient des délicatesses
d'amoureux, d'âmes délicates et
fortes, qui savaient rendre amour
pour amour.



C'est avec le Christ dans l'âme que
nous achevons la Sainte Messe; la
bénédiction du Père, du Fils et du
Saint-Esprit nous accompagne toute
la journée, dans notre tâche simple et
normale de sanctification de toutes
les nobles activités humaines.

En assistant à la Sainte Messe, vous
apprendrez à approcher chacune des
personnes divines: le Père qui
engendre le Fils; le Fils qui est
engendré par le Père; et l'Esprit Saint
qui procède des deux. En nous
adressant à l'une des trois Personnes,
c'est à un seul Dieu que nous nous
adressons; et en nous adressant aux
Trois, à la Trinité, nous nous
adressons également à un seul Dieu,
unique et véritable. Aimez la Messe,
mes enfants, aimez la Messe. Et
communiez avec ferveur, même si
vous vous sentez froids, même si
l'émotivité ne répond pas:
communiez avec foi, avec espérance,
avec une charité ardente.



Celui qui n'aime Pas la Sainte Messe,
qui ne s'efforce pas de la vivre avec
sérénité, avec ferveur, avec amour,
n'aime pas le Christ. L'amour rend les
amoureux fins, délicats; il leur fait
découvrir des raffinements et des
attentions, parfois infimes, mais qui
sont toujours l'expression d'un coeur
épris. C'est ainsi que nous devons
assister à la Messe. C'est pourquoi j'ai
toujours pensé que ceux qui veulent
entendre une Messe courte et dite
avec précipitation démontrent, par
cette attitude peu élégante, qu'ils ne
sont pas encore arrivés à
comprendre ce que signifie le
Sacrifice de l'autel.

Notre amour pour le Christ qui
s'offre à nous, nous pousse à savoir
trouver, à la fin de la Messe,
quelques minutes pour une action de
grâces personnelle, intime, qui
prolonge dans le silence du coeur
cette autre action de grâces qu'est
l'Eucharistie. Comment nous



adresser à Lui, comment Lui parler,
comment nous comporter ? La vie
chrétienne n'est pas faite de normes
rigides, car l'Esprit Saint ne guide pas
collectivement les âmes, mais, à
chacune, il insuffle ces résolutions,
ces inspirations et ces actes d'amour
qui vont l'aider à saisir et à
accomplir la volonté du Père.
Cependant je pense que la trame de
notre dialogue avec le Christ, dans
l'action de grâces après la Messe,
peut consister bien souvent à
considérer que le Seigneur est, pour
nous, Roi, Médecin, Maître et Ami.

Il est Roi et Il désire régner sur nos
coeurs d'enfants de Dieu. Mais ne
pensons pas aux royautés humaines;
le Christ ne domine pas et Il ne
cherche pas às'imposer, car Il n'est
pas venu pour être servi mais pour
servir. Son royaume, c'est la paix, la
joie, la justice. Le Christ, notre Roi,
n'attend pas de nous de vains
raisonnements, mais des actes, car ce



n'est pas celui qui dit Seigneur,
Seigneur! qui entrera au royaume des
cieux, mais celui qui fait la volonté de
mon Père du ciel, celui-là entrera.

Il est Médecin et il soigne notre
égoïsme si nous laissons sa grâce
pénétrer jusqu'au fond de notre âme.
Jésus nous a montré que la pire des
maladies est l'hypocrisie, l'orgueil,
qui pousse à dissimuler les péchés
personnels. Avec ce Médecin, il est
indispensable d'être d'une sincérité
totale, d'expliquer entièrement la
vérité, et de dire: Domine, si vis, potes
me mundare, Seigneur, si Tu veux —
et Tu le veux toujours — Tu peux me
guérir. Tu connais ma faiblesse; je
ressens ce symptôme, je souffre de
telles faiblesses. Et nous lui montrons
simplement les plaies; et le pus, s'il y
a du pus. Seigneur, Toi qui as soigné
tant d'âmes, fais que, en Te possédant
dans mon coeur ou en Te
contemplant dans le Tabernacle, je



Te reconnaisse comme Médecin
divin.

Il est Maître d'une science que Lui
seul possède: celle de l'amour sans
limites de Dieu et, en Dieu, de tous
les hommes. On apprend à l'école du
Christ que notre existence ne nous
appartient pas: Lui, Il a donné sa vie
pour tous les hommes et, si nous Le
suivons, nous devons comprendre
que nous, nous ne pouvons pas nous
approprier la notre d'une manière
égoïste, sans partager les douleurs
des autres. Notre vie est à Dieu et
nous devons la dépenser à son
service, en nous préoccupant
généreusement des âmes, en leur
montrant par la parole et par
l'exemple, la profondeur des
exigences chrétiennes.

Jésus attend que naisse en nous le
désir d'acquérir cette science, pour
nous répéter: celui qui a soif, qu'il
vienne à moi et qu'il boive. Et nous



répétons: apprends-nous à nous
oublier nous-mêmes, pour penser à
Toi et à toutes les âmes. De cette
manière, le Seigneur nous fera
avancer par sa grâce, comme lorsque
nous commencions à écrire — vous
rappelez-vous ces bâtons de notre
enfance, guides par la main du
maître ? — et nous commencerons
ainsi à goûter le bonheur de
manifester notre foi, cet autre don de
Dieu, par une conduite chrétienne
ferme, dans laquelle tous pourront
lire les merveilles divines.

Il est Ami; l'Ami: vos autem dixi
amicos , dit-Il. Il nous appelle amis et
c'est Lui qui a fait le premier pas; Il
nous a aimés le premier. Cependant,
Il n'impose pas son affection; Il
l'offre. Il la montre par le signe le
plus clair de l'amitié: personne n'a de
plus grand amour que celui qui donne
sa vie pour ses amis. Il était l'ami de
Lazare, Il a pleuré quand Il l'a vu
mort, et Il l'a ressuscite. S'Il nous voit



froids, sans désir, peut-être avec la
dureté d'une vie intérieure qui
s'éteint, son appel nous donnera la
vie: je te l'ordonne, mon ami, lève-toi
et marche, sors de cette vie étroite
qui n'est pas une vie.

Notre méditation du Jeudi-Saint
s'achève. Si le Seigneur nous a aidés
— et Il y est toujours disposé, si nous
Lui ouvrons notre coeur —, nous
sentirons l'urgence de répondre au
plus important: aimer. Et nous
saurons, par une vie de service,
répandre cette charité parmi les
autres hommes. je vous ai donne
l'exemple , répète Jésus à ses disciples
la nuit de la Cène après leur avoir
lavé les pieds. Eloignons de nos
coeurs l'orgueil, l'ambition, les désirs
de domination; et autour de nous et
en nous, règneront, enracinées dans
le sacrifice personnel, la paix et la
joie.



Terminons par une filiale pensée
d'amour pour Marie, mère de Dieu et
notre mère. Pardonnez-moi de vous
raconter de nouveau un souvenir
d'enfance: il s'agit d'une image qui se
répandit dans mon pays quand saint
Pie X recommanda la communion
fréquente. Elle représentait Marie
adorant la Sainte Hostie.
Aujourd'hui, comme à ce moment-là
et comme toujours, Notre-Dame nous
apprend à fréquenter Jésus, à Le
reconnaître et à Le rencontrer dans
les diverses circonstances de la
journée et, d'une manière spéciale,
en cet instant suprême — ou le temps
s'unit l'éternité — du Saint Sacrifice
de la Messe: Jésus, dans un geste de
prêtre éternel, attire à Lui toutes
choses, pour les placer, divino
afflante spiritu, avec le souffle du
Saint-Esprit, en la présence de Dieu
le Père.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/leucharistie-
mystere-de-foi/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/leucharistie-mystere-de-foi/
https://opusdei.org/fr-lu/article/leucharistie-mystere-de-foi/
https://opusdei.org/fr-lu/article/leucharistie-mystere-de-foi/

	L’Eucharistie, mystère de foi

