
opusdei.org

Lettre du Prélat
(septembre 2016)

En contemplant la Croix avec la
foi, nous voyons que «
l’instrument de supplice qui
manifesta, le Vendredi-Saint, le
jugement de Dieu sur le monde,
est devenu source de vie, de
pardon, de miséricorde, signe
de réconciliation et de paix".
L'accompagnement des malades
et des personnes âgées est une
oeuvre de miséricorde très
agréable à Dieu.

06/09/2016



Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Avec l’arrivée du mois de septembre,
l’Église, Mère et Maîtresse, nous
invite à nous plonger dans les fruits
de la Rédemption. Le 14 septembre,
la fête de l’Exaltation de la Sainte
Croix nous rappelle que le bois sur
lequel le Seigneur a offert sa vie pour
le salut du monde est un trône de
triomphe et de gloire : quand j’aurai
été élevé de la terre, j’attirerai tous les
hommes à moi[1]. Le lendemain, la
mémoire liturgique de Marie au pied
de la Croix nous fait voir que la Très
Sainte Vierge, nouvelle Ève, associée
au Christ, nouvel Adam, collabora
d’une manière parfaite au salut des
âmes. En contemplant la Croix avec
la foi, nous voyons que « l’instrument
de supplice qui manifesta, le
Vendredi-Saint, le jugement de Dieu
sur le monde, est devenu source de
vie, de pardon, de miséricorde, signe
de réconciliation et de paix[2]. »



Ces fêtes liturgiques nous interrogent
aussi sur la façon dont nous
répondons, chaque jour, au mystère
de la souffrance qui se présente sur
notre route. Parfois, nous ne
considérons comme « succès » que ce
qui flatte les sens ou satisfait le moi
et nous qualifions d’« échec » les
contrariétés, ce qui ne se fait pas
comme nous l’aurions voulu, ou
encore ce qui comporte une
souffrance pour l’âme ou le corps.
Essayons de dépasser cette logique
trompeuse, car comme saint
Josémaria l’écrivait, le succès ou
l’échec sont dans la vie intérieure. Le
succès est d’accepter avec sérénité la
Croix de Jésus Christ, les bras grands
ouverts, car pour Jésus comme pour
nous, la Croix est un trône, elle est
l’exaltation de l’amour ; elle est le
sommet de l’efficacité rédemptrice
pour mener les âmes à Dieu, pour les
conduire selon notre manière d’être
chrétiens dans le monde : avec notre
convivialité, notre amitié, notre



travail, nos paroles, notre bonne
doctrine, avec la prière et la
mortification[3].

En observant que dans bien des
milieux on fuit malheureusement la
Croix, nous pouvons nous demander
en nous faisant l’écho du Pape : Mon
chemin chrétien qui a débuté avec le
Baptême, comment va-t-il ? En suis-je
satisfait ? […] Est-ce que je m’en tiens
aux choses qui me plaisent : la
mondanité, la vanité ? Ou bien est-ce
que je vais toujours de l’avant,
concrétisant dans ma vie les
béatitudes et les œuvres de
miséricorde ? Car le chemin de Jésus
est plein de consolation et de gloire,
mais aussi de croix. Avec toujours la
paix dans l’âme ! [4]

Dans les œuvres de miséricorde que
nous essayons de pratiquer au cours
de cette année jubilaire, il en est une
qui revêt une dimension à la fois
physique et spirituelle. Il s’agit des



soins des malades et des personnes
âgées. Ces soins ne se limitent pas à
porter un remède aux besoins
matériels mais ils incluent toujours
une part spirituelle : aider ceux qui
vivent dans la souffrance ou la
solitude à découvrir l’occasion de
s’offrir au Christ en croix.

S’occuper des malades a été une
constante dans les pas de Jésus sur la
terre et l’un des signes de sa
condition messianique, comme
l’affirme saint Matthieu : Il a pris nos
souffrances, il a porté nos
maladies[5]. Les évangélistes nous
l’ont répété à maintes reprises.
Parfois, il s’agissait de quelqu’un
demandant cette grâce pour lui-
même ou pour un proche ; le
centurion de Capharnaüm le supplia
pour son serviteur malade ; un
paralytique lui fut amené par ses
amis ; Marthe et Marie le pressèrent
de venir à Béthanie pour guérir leur
frère gravement malade ; Bartimée



l’appela à grands cris, sur le chemin
de Jéricho, implorant sa pitié pour
être guéri de sa cécité... En d’autres
occasions c’est Jésus qui a pris
l’initiative : En débarquant, il vit une
grande foule de gens ; il fut saisi de
compassion envers eux et guérit leurs
malades[6] ; voyant un paralytique
au bord de la piscine de Siloé, il lui
demanda : Veux-tu être guéri[7]? De
même lorsque Jésus rendit la vie au
fils de la veuve de Naïm[8].

Très fréquemment, les foules
amenaient leurs parents ou des amis
malades là où le Maître se trouvait.
Saint Matthieu raconte que 
Jésusarriva près de la mer de Galilée.
Il gravit la montagne et là, il s’assit.
De grandes foules s’approchèrent de
lui, avec des boiteux, des aveugles, des
estropiés, des muets, et beaucoup
d’autres encore ; on les déposa à ses
pieds et il les guérit. Alors la foule
était dans l’admiration en voyant des
muets qui parlaient, des estropiés



rétablis, des boiteux qui marchaient,
des aveugles qui voyaient ; et ils
rendirent gloire au Dieu d’Israël[9].

Logiquement, les miracles du
Seigneur ne visaient pas seulement à
guérir les maladies du corps, mais ils
voulaient aussi infuser la grâce dans
les âmes, comme il advint avec la
guérison de l’aveugle de naissance.
Répondant à la question des disciples
qui pensaient, en accord avec
l’opinion de l’époque, que la cécité de
cet homme était la conséquence de
ses péchés, Jésus dit : Ni lui, ni ses
parents n’ont péché. Mais c’était pour
que les œuvres de Dieu se manifestent
en lui[10].

Les Actes des Apôtres nous décrivent
dans plusieurs passages le cadre de
l’action de l’Église primitive. Saint
Luc écrit : Par les mains des Apôtres,
beaucoup de signes et de prodiges
s’accomplissaient dans le peuple.[…]
On allait jusqu’à sortir les malades



sur les places, en les mettant sur des
civières et des brancards : ainsi, au
passage de Pierre, son ombre
couvrirait l’un ou l’autre[11].

La douleur, la maladie peuvent
approcher de Dieu si elles sont
acceptées dans une perspective
surnaturelle. Mais elles peuvent
aussi en éloigner si elles se
transforment en rébellion. Saint
Josémaria considérait par
expérience, tant dans sa vie
personnelle que dans l’histoire de
l’Opus Dei, l’efficacité de la douleur
physique ou morale unie à la Croix
de Notre Seigneur. Il était rempli de
gratitude envers Dieu et
d’innombrables personnes parce que
depuis le début, nous nous sommes
appuyés sur la prière de malades qui
offraient leurs souffrances pour l’Opus
Dei[12]. Aujourd’hui encore,
l’apostolat s’appuie sur le ciment
généreux des malades qui s’efforcent
de transformer leurs souffrances en



prières, pour l’Église, pour le Pape et
pour les âmes.

Aidons les malades avec délicatesse,
gratitude et affection, en leur
prodiguant les soins matériels et
spirituels opportuns. Demandons à
Dieu qu’il leur accorde la santé si
cela convient à leur âme ; et sinon
qu’ils sachent supporter avec
courage la maladie, les maux de la
vieillesse et les peines de tout type
dont ils souffrent. Qu’ils aient
toujours la joie surnaturelle : ils
collaborent à répandre les mérites
rédempteurs du Christ.

Demeurez sur la Croix avec fidélité et
avec joie, car le Seigneur ne peut
récompenser un don de soi offert sans
joie : hilarem enim datorem diligit
Deus (2 Cor 9, 7). Dieu aime celui qui
donne avec joie. Demeurons sur la
Croix avec une sérénité paisible :
parce que nous n’avons peur ni de la
vie, ni de la mort ; nous n’avons pas



non plus peur de Dieu qui est notre
Père.[13] En même temps, avec la
profonde connaissance de
l’humanité qui le caractérisait, notre
fondateur répétait : la douleur
physique, quand on peut la supprimer,
on la supprime. Il y en a suffisamment
dans la vie ! Et quand on ne peut la
supprimer, on l’offre à Dieu.[14]

Pour comprendre cette attitude
profondément chrétienne, il faut s’en
approcher avec le regard du Bon
Pasteur. C’est seulement à partir de la
relation affective que donne l’amour
que nous pouvons apprécier la vie
théologale présente dans la piété des
peuples chrétiens, spécialement dans
les pauvres. Je pense à la foi solide de
ces mères qui, au pied du lit de leur
enfant malade, s’accrochent au
Rosaire même si elles ne savent pas
égrener les phrases du Credo ; ou à
tous ces actes chargés d’espérance
comme le fait d’allumer une bougie
dans un humble foyer pour demander



l’aide de Marie, ou à ces regards
d’amour profond dirigés vers le Christ
crucifié[15].

Lorsque nous sommes malades ou
que nous souffrons, il est bon
d’avertir ceux qui vivent à nos côtés,
d’aller chez le médecin et d’en
accepter les indications afin de
prendre au plus tôt les remèdes
opportuns. De cette manière, on évite
la psychose du malade. Combien de
fois ai-je entendu saint Josémaria
dire que, de même que personne
n’est saint sur terre, de même
personne n’est toujours sain ! Nous
pouvons tous connaître des périodes
de maladies, parfois graves, ce qui
nous invite à nous abandonner avec
confiance au Seigneur et à ceux qui
peuvent nous apporter du soutien.

Mes enfants, recevons avec gratitude
ces recommandations de notre saint
fondateur, parce que faire les œuvres
de Dieu n’est pas un simple jeu de



mots, mais une invitation à se
dépenser par Amour. Il faut mourir à
soi-même pour renaître à une vie
nouvelle. Ainsi, Jésus s’est fait
obéissant jusqu’à la mort et à la mort
sur une croix. Mortem autem crucis.
Propter quod et exaltavit illum (Phil
2, 8-9) et pour cela, Dieu l’a exalté. Si
nous obéissons à la volonté de Dieu, la
Croix sera aussi Résurrection,
exaltation. La vie du Christ
s’accomplira pas à pas en nous : on
pourra assurer que nous avons vécu
en essayant d’être de bons enfants de
Dieu, que nous sommes passés en
faisant le bien, malgré notre fragilité
et nos erreurs personnelles, quelque
nombreuses qu’elles aient été[16].

Ne cessons pas de regarder le
bienheureux Alvaro qui sut aimer
avec joie la santé et la maladie. En
nous souvenant de lui, le 15
septembre, anniversaire de son
élection comme successeur de saint



Josémaria, demandons-lui de nous
aider, tous et toutes.

Je sais que vous avez prié pour les
victimes du tremblement de terre en
Italie et pour celles des autres
calamités, partout dans le monde :
développons cette fraternité avec
tous les hommes.

Dans trois jours, dans le sanctuaire
marial de Torreciudad, j’ordonnerai
prêtres six diacres, Agrégés de la
Prélature. Priez pour eux et pour les
prêtres du monde entier, pour le
Pape et les évêques, afin que l’Esprit
Saint nous comble de ses dons et
fasse de nous des saints. Ce jour-là,
nous serons unis à la joie de l’Église
pour la canonisation de la
Bienheureuse Mère Teresa, qui
aimait tant l’Œuvre.

Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père



+Xavier

Torreciudad, le 1er septembre 2016.

Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei

[1] Jn 12, 32

[2] Benoit XVI, homélie, 14-IX-2008

[3] Saint Josémaria, Lettre du
31-5-1954, n°30

[4] Pape François, homélie à Ste
Marthe le 3-5-2016

[5] Mat 8, 16; cf. Is 53, 4

[6] Mat 14, 4

[7] Jn 5, 6

[8] Cf. Lc 7

[9] Mat 5, 29-31



[10] Jn 9, 3

[11] Actes 5, 12-15

[12] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille

[13] Saint Josémaria, Lettre du
31-5-1954, n°30

[14] Saint Josémaria, notes d’une
réunion de famille, le 1-1-1969

[15] Pape François, Encyclique 
Evangelii Gaudium, 24-11-2013

[16] Saint Josémaria, Amis de Dieu, 21

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-septembre-2016/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2016/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2016/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2016/

	Lettre du Prélat (septembre 2016)

