
opusdei.org

Lettre du Prélat
(septembre 2009)

Face à nos erreurs et aux
contrariétés de la vie ordinaire,
Mgr Echevarria nous conseille
d'avoir recours à la sainte
Vierge.

07/09/2009

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

C’est un nouveau mois riche en fêtes
de la Sainte Vierge qui commence et,
comme toujours, il comble de joie le
cœur de ceux qui savent qu’ils sont



ses enfants. Pour moi, en plus, le
souvenir de ce mois renferme une
saveur particulière puisque c’est un 8
septembre, fête de la Nativité de
Notre Dame, que j’ai demandé mon
admission dans l’Opus Dei. J’ai
toujours considéré, et il en est
probablement de même pour tous,
qu’il s’agissait d’une caresse de notre
Mère le jour de sa fête.

Un jour, au sujet de la vocation des
Rois mages, qui avancent vers
Bethléem, conduits par une étoile,
saint Josémaria affirmait: notre
expérience est la même. Nous
aussi, nous avons remarqué que,
peu à peu, une nouvelle lueur
s’allumait dans notre âme : le
désir d’être pleinement chrétiens ;
le souci de prendre Dieu au
sérieux, si vous me permettez
l’expression. Si chacun de nous se
mettait maintenant à raconter à
haute voix l’histoire intime de sa
vocation surnaturelle, nous



conclurions, nous autres, que tout
ceci était divin. Remercions Dieu le
Père, Dieu le Fils, Dieu le Saint-
Esprit et Sainte Marie, par laquelle
nous parviennent toutes les
bénédictions du ciel, de ce don qui,
avec celui de la foi, est le plus
grand que le Seigneur puisse
accorder à une créature : la ferme
détermination d’atteindre la
plénitude de la charité, en étant
convaincu que la sainteté au
milieu des tâches professionnelles
et sociales est non seulement
possible, mais nécessaire[1].

Saint Bernard, chantre passionné de
la Vierge Marie, l’a expliqué de façon
admirable dans l’un de ses sermons
dédié à la Sainte Vierge. « Otez ce
soleil qui éclaire le monde , c'en est
fait du jour. Enlevez Marie, cette
étoile de la mer, mais de notre
grande et vaste mer à nous, que
reste-t-il , sinon un voile de ténèbres,
une ombre de mort, une extrême



obscurité. C'est donc du plus intime
de nos coeurs, du fond même de nos
entrailles et de tous nos voeux que
nous devons honorer la vierge Marie,
car c'est la volonté de celui qui a
voulu que tout nous vint par Marie.
»[2].

La tradition spirituelle a appelé
Marie la Toute-Puissance Suppliante,
car ce qu’elle demande à son Fils
nous est infailliblement accordé.
Notre Dame sait très bien ce qui
servira la gloire de Dieu et sera utile
pour notre profit spirituel, et c’est
précisément ce qu’elle demande
pour nous. Ayons, par conséquent,
recours à Notre Dame avec une
grande confiance et de façon plus
intense durant ce mois qui est,
comme je vous le disais, constellé de
fêtes mariales. Nous pouvons tirer de
chacune de ces dates, comme
l’abeille sur les diverses fleurs, les
ingrédients pour fabriquer, avec
l’aide de Dieu, ce miel, cet aliment



spirituel dont nous avons tous
besoin, comme en ont besoin les
petits enfants. Notre Mère elle-même
nous y encourage, par les paroles
inspirées que la liturgie met sur ses
lèvres : Je suis la Mère du bel amour
et de la crainte, de la connaissance et
de la sainte espérance. En moi, toute
la grâce du chemin et de la vérité ; en
moi toute espérance de vie et de force.
Venez à moi, vous qui me désirez ; et
rassasiez-vous de mes produits. Car
mon souvenir est plus doux que le
miel, mon héritage plus doux qu’un
rayon de miel[3].

Face à un si grand trésor,
demandons-nous si nous nous
adressons fréquemment à notre
Mère tout au long de la journée, dans
tous nos besoins, grands ou petits.
Cette tendre invocation qui jaillissait
continuellement des lèvres de saint
Josémaria – Mère, ma Mère – vient-
elle à notre cœur ? L’appelons-nous
avec l’urgence et la confiance de



l’enfant qui a besoin des soins
maternels ?

La première fête mariale du mois est
celle de la Nativité de la Sainte Vierge
le 8 septembre. Nous aurons très
souvent considéré qu’avec la
naissance de Marie, le jour du salut a
commencé à poindre sur la terre, car 
ortus est sol iustitiae, Christus Deus
noster, par elle nous est venu le Soleil
de justice, le Christ notre Dieu[4]. Les
prophètes avaient entrevu ce jour
mémorable et l’Église le souligne en
choisissant comme première lecture
de la Messe un passage de Michée
sur Bethléem, la cité dans laquelle
devait naître le Messie. L’oracle,
commente Benoît XVI, dit qu’il
descendra du roi David, provenant
de Bethléem comme lui, mais sa
figure dépassera les limites de
l’humain : « ses origines », en effet,
« remontent aux jours antiques »,
se perdent dans les époques les
plus lointaines, plongent dans



l’éternité ; sa grandeur parviendra
« jusqu’aux extrémités du pays » et
telles seront également les
frontières de la paix (cf. Mi 5, 1-4)
[5]. Et le pape conclut :L’avènement
de ce « Consacré du Seigneur », qui
marquera le début de la libération
du peuple, est défini par le
prophète avec une expression
énigmatique : « jusqu’au temps où
aura enfanté celle qui doit
enfanter » (Mi 5, 2). Ainsi, la
liturgie – qui est l’école privilégiée
de la foi – nous apprend à
reconnaître dans la naissance de
Marie une liaison directe avec celle
du Messie, Fils de David[6].

Dans les paroles mystérieuses de
Michée, on entrevoit une allusion à
la prophétie d’Isaïe, que l’Évangile
applique à Marie : ecce, virgo
concipiet et pariet filium et vocabit
nomen eius Emmanuel[7]; voici que la
Vierge concevra et elle enfantera un
fils, qui sera appelé Emmanuel. Ces



paroles se sont accomplies au
moment de l’Annonciation, lorsque
le Verbe divin a pris chair dans les
entrailles très pures de Notre Dame,
par l’œuvre de l’Esprit Saint.

La lecture de l’évangile nous propose
le long passage de la généalogie de
Jésus selon saint Matthieu, qui
s’achève sur l’annonce de la
conception du Seigneur. Il nous
présente l’histoire d’Israël à partir
d’Abraham comme un pèlerinage
qui, suivant des montées et des
descentes, à travers des voies
courtes et des voies longues,
conduit enfin au Christ[8]. Dans
cette longue liste de personnages de
l’Ancien Testament, aux côtés
d’hommes et de femmes qui se sont
montrés fidèles à Dieu, il s'en trouve
d’autres qui ne l’ont pas été. Nous y
voyons les grands patriarches,
Abraham, Isaac et Jacob, qui ont
répondu loyalement à la volonté
divine, mais nous y trouvons aussi



des chefs, des rois et des gens
ordinaires qui se sont conduits
comme de grands pécheurs. Certains
d’entre eux se sont repentis, d’autres
pas. Et il en va de même parmi les
femmes : aux côtés de Ruth, bien-
aimée de Dieu, d’autres sont
mentionnées, qui l’ont offensé.
Benoît XVI souligne que la
généalogie, avec ses figures
lumineuses et obscures, avec ses
succès et ses échecs, nous
démontre que Dieu peut écrire
droit également sur les lignes
tortueuses de notre histoire. Dieu
nous laisse notre liberté et,
toutefois, il sait trouver dans notre
échec des voies nouvelles pour son
amour. Dieu n’échoue pas. Ainsi,
cette généalogie est une garantie
de la fidélité de Dieu ; une garantie
que Dieu ne nous abandonne pas et
une invitation à orienter notre vie
toujours à nouveau vers lui, à
marcher toujours à nouveau vers
le Christ[9].



C’était l’un des enseignements que
saint Josémaria invitait à tirer de ce
passage. Il nous faisait remarquer
que certainement les évangélistes
n’ont pu écrire tout ce qu’ils
savaient de Jésus-Christ, car ils
auraient eu besoin de beaucoup de
tomes pour reprendre de façon
exhaustive les paroles et les faits
de sa vie. Cependant, parmi les
scènes qu’ils ont choisies, certains
faits négatifs pour les apôtres eux-
mêmes ne manquent pas. Mais
tous renferment un
enseignement[10]. Et il précisait : Si
l’on revient sur la généalogie de
Jésus-Christ, nous trouvons des
hommes et des femmes, ancêtres
de Joseph et de Marie, qui par
moments n’ont pas été des
modèles. Avec cette leçon, il est
certain que la Mère de Dieu veut
que nous considérions qu’elle, en
étant toute pure – l’Immaculée ! – ,
nous accepte avec nos taches. Et
lorsque nous nous approchons



d’elle et de Jésus, avec la
conscience nette, et la volonté
remplie de bons désirs, alors tout
le passé est oublié. Nous pouvons
refaire notre vie, et c’est pourquoi,
tout au long de la journée, nous
devrons plus d’une fois rectifier
notre route[11].

En cette Année sacerdotale, ces
pensées nous invitent à réaliser un
large apostolat, aussi parmi les
confesseurs, en insistant sur la
nécessité du sacrement de la
Réconciliation que le Seigneur a
donné à l’Église et en rendant grâces
pour ce moyen d’obtenir le pardon
des péchés. De plus, ces
considérations nous remplissent
d’optimisme et de sérénité, car elles
nous aident à nous rendre compte
que Dieu ne se lasse pas de nos
faiblesses bien qu’il ne les veuille
pas. Ni nos péchés, ni nos défauts,
lorsque nous nous repentons de ces
faiblesses et que nous en demandons



pardon, en ayant recours, si
nécessaire, au sacrement de la
Pénitence, ne pourront nous éloigner
de lui. Le Seigneur désire
constamment nous attirer à son
amour par la miséricorde.

Je voudrais que vous et moi, je le
répète avec les paroles de saint
Josémaria, nous ayons cette vision
de la lutte ; que nous ne perdions
jamais de vue que dans la vie
intérieure il est nécessaire de
lutter et de ne pas baisser les
bras ; que nous ne nous
découragions pas lorsqu’en
essayant de servir Dieu, non pas
une fois mais très souvent, nous
avons à rectifier[12].

Quatre jours après la fête de la
Nativité, le 12 septembre, nous
célèbrerons la fête du Doux Nom de
Marie. Quelle joie de pouvoir appeler
notre Mère par son Nom ! Nous
devons toujours avoir ce nom dans



notre cœur et sur nos lèvres, tout
particulièrement lorsque l’âme est
secouée par le vent des tentations et
des difficultés que le Seigneur peut
permettre pour nous faire grandir en
humilité et gagner notre entière
confiance en sa toute puissance.

Dans ces moments d’épreuve, peut-
être une forme de désespoir pourrait
prendre corps ou même notre effort
pour continuer à lutter pourrait-il
diminuer ; nous devons alors
regarder avec plus d’intérêt encore,
avec persévérance, la Stella maris, la
Vierge Marie. Écoutons de nouveau
saint Bernard dans un texte
universellement connu : « Quand se
déchaînent les rafales des tentations,
quand tu vas droit sur les récifs de
l’adversité, regarde l’étoile, appelle
Marie ! […] Si tu la suis, point ne
t’égares. Si tu la pries, point ne
désespères. Si tu la gardes en pensée,
point de faux pas. Qu’elle te tienne,
plus de chute. Quelle te protège, plus



de crainte. Sous sa conduite, plus de
fatigue. Grâce à sa faveur, tu touches
au port. Et voilà comment ta propre
expérience te montre combien se
justifie la parole : et le nom de la
Vierge était Marie (Lc 1, 27) »[13].

Avec l’aide puissante de la Sainte
Vierge, nous serons toujours
vainqueurs même si parfois nous
subissons une déroute dans les
escarmouches de la lutte
quotidienne. Sainte Marie est
continuellement attentive à nous, et
lorsqu’elle entend son Nom sur nos
lèvres, elle se tourne tout de suite
vers nous pour nous protéger. Mère !
– Appelle-la fort, très fort. – Elle
t’écoute, elle te voit en danger
peut-être, et elle t’offre, ta Mère la
Vierge Marie, avec la grâce de son
Fils le refuge de ses bras, la
douceur de ses caresses ; et tu te
sentiras réconforté pour le
nouveau combat[14].



La Sainte Vierge au pied de la Croix,
le 15 septembre, nous parle de la
valeur du sacrifice caché et
silencieux. Admirons et méditons sa
force à l’heure de la souffrance et de
la douleur. Jésus se sent à nouveau
réconforté par cette présence
discrète et aimante de sa Mère.
Marie ne crie pas, elle ne court pas
d’un endroit à l’autre. Stabat : elle
est debout, à côté de son Fils[15].
Apprendrons-nous ainsi, mes filles et
mes fils que la force pour persévérer
au pied de la croix – avec le Christ
sur la Croix – est condition et
garantie de fruits surnaturels
abondants ? Le souvenir de l’attitude
de Notre Dame doit nous servir à
rectifier à l’heure de la souffrance
physique ou morale, même lorsqu’un
début de rébellion cherche à se
frayer un passage dans le fond de
notre âme. Je vous invite à
renouveler alors le même
raisonnement que celui que saint
Josémaria a fait tant de fois et qui l’a



aidé à mener à bien la mission que
Dieu lui avait confiée : Tu le veux,
Seigneur ?… Moi aussi, je le veux!
[16].

En outre, comment ne pas nous
souvenir ce jour-là du très cher don
Alvaro ? Invoquons son intercession
en ce nouvel anniversaire de sa
nomination comme premier
successeur de saint Josémaria afin
qu’il nous obtienne de Dieu la
sérénité, cette paix de l’âme qu’à tout
moment il diffusait autour de lui,
tout particulièrement dans les
moments de tension ou de difficultés.

Enfin, le 24 septembre nous ramène
la mémoire liturgique de Notre Dame
de la Merci, dont l’invocation a aidé
saint Josémaria dans des moments
cruciaux de l’histoire de l’Œuvre,
avec cette assurance qu’elle
s’occuperait d’obtenir des grâces, la 
merci, dont il avait besoin pour
mieux servir les âmes. Demandons-



lui nous aussi, sous ce vocable si
maternel, les dons surnaturels dont
l’Église a besoin maintenant ainsi
que cette petite partie de l’Église
qu’est l’Opus Dei, sans oublier
chacune et chacun de nous.
N’omettons pas de prier avec
insistance en cette Année
sacerdotale, j’insiste volontairement,
pour les vocations sacerdotales, pour
la sainteté de tous les ministres
sacrés.

Dans cette prière, accordez une place
particulière à vos frères Agrégés que
j’ordonnerai à Torreciudad le 6
septembre. Et, comme je vous le
rappelle tous les mois, ayez très
présents à l’esprit dans votre prière
quotidienne, le pape et tous ses
collaborateurs dans le gouvernement
de l’Église. Récitons avec plus de
ferveur le Dominus conservet eum, et
vivificet eum et beatum faciat eum in
terra, que nous adressons tous les
jours au ciel dans nos Preces[17].



Accompagnons-le tout
particulièrement lors du voyage qu’il
pense réaliser dans la République
Tchèque, du 26 au 28 ce mois-ci.

Devant la représentation de Notre
Dame de la Providence, à Puerto
Rico, et devant celle de Guadalupe,
au Mexique, j’ai prié avec vous toutes
et vous tous. J’ai aussi pu – nous
avons pu – nous recueillir un
moment devant le triptyque de la
cathédrale de Cologne, où saint
Josémaria a célébré tant de fois la
Sainte Messe puis a rendu grâces
pour le Sacrifice du Calvaire, adorant
le Seigneur et prenant fermement la
main de la toute puissance
suppliante, notre Mère sainte Marie.

Mes filles et mes fils, dans la joie un
abondant travail d’âmes nous attend
dans les pays où nous travaillons
apostoliquement. C’est pourquoi, je
désire vous communiquer que le 15
août dernier, en renouvelant la



consécration de l’Opus Dei au Cœur
très doux de la Vierge, j’ai dit à notre
Mère que nous désirions faire nôtre
la prière de saint Josémaria, à
Lorette en 1951, afin que le zèle pour
l’humanité entière nous consume
jour après jour. 

Avec ma plus grande affection, je
vous bénis

votre Père

+ Xavier

Pampelune, le 1er septembre 2009

[1] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 32.

[2] SAINT BERNARD, Homélie en la
Nativité de la Vierge (Sermon « de
l’aqueduc »).

[3] Si 24, 19-20.

[4] MISSEL ROMAIN, Nativité de la
Bienheureuse Vierge Marie, Chant



d’entrée. [5] BENOÎT XVI, Homélie au
sanctuaire de Notre-Dame de
Bonaria (Cagliari), 7 septembre 2008.

[6] Ibid. [7] Is 7, 14 ; Mt 1, 23.

[8] BENOÎT XVI, Homélie en la fête de
la Nativité de la Sainte Vierge, 8
septembre 2007.

[9] Ibid.

[10] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d’une méditation, 8
septembre 1966.

[11] Ibid.

[12] Ibid.

[13] SAINT BERNARD, Homélie 2 sur
l’Annonciation, 17.

[14] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
516.

[15] SAINT JOSÉMARIA, Amis de Dieu,
n° 288.



[16] SAINT JOSÉMARIA, Chemin, n°
762.

[17] Cf. Ps 40 [41] 3.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-septembre-2009/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2009/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2009/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-septembre-2009/

	Lettre du Prélat (septembre 2009)

