opusdei.org

Lettre du Prélat
(octobre 2011)

A l'occasion d'un nouvel
anniversaire de 1'Opus Dei, Mgr
Echevarria nous livre ses
réflexions sur les sentiments
d'adoration et de gratitude qui
ont envahi I'ame de saint
Joseémaria, le 2 octobre 1928.

07/10/2011

Mes tres chers enfants, que Jésus
vous garde !

Demain nous féterons un nouvel
anniversaire de ce moment ou, dans



I’ame de notre fondateur, la lumiére
de Dieu se fit claire comme le soleil
de midi. Domine, ut videam ! Domina,
ut sit ! , demandait-il avec insistance
depuis son adolescence. Et la réponse
du Seigneur lui parvint le 2 octobre
1928, par l'intercession de la tres
Sainte Vierge. Je vous invite a vous
rappeler la scene, que saint
Josémaria raconta dans ses notes
spirituelles, pour essayer d’en tirer
des enseignements applicables a
notre existence quotidienne. Et je
vous invite aussi a rendre graces tous
les jours a la Tres Sainte Trinité
d’avoir voulu I’Opus Dei.

Notre Pére, comme nous le savons
bien, était en train de faire une
retraite spirituelle. Le matin de la
troisieme journée, apres avoir
célébré la messe, il prolongeait sa
priere en relisant les notes qu’il avait
prises au long des mois et des années
antérieures : autant de lumieres que
le Seigneur lui avait dispensées en



vue de ce qu’ll allait lui demander.
Jusqu’a ce jour-1a, ce que Dieu
attendait de sa vie ne lui apparaissait
que par des idées fragmentaires, de
brefs éclairs qu’il ne savait
interpréter avec certitude. Notre
Pére entretenait dans son cceur une
disponibilité compléte a la Volonté
divine, tout en ignorant en quoi elle
consistait. Et soudain, de ces
lumiéres partielles, de ces apercus du
vouloir divin, jaillit la clarté. J’ai recu
Pillumination sur '(Euvre tout
entiere, tandis que je lisais ces
papiers. Emu, je me suis agenouillé —
J’étais seul dans ma chambre, entre
deux causeries —, j’ai remercié le
Seigneur ; et je me rappelle avec
émotion le son des cloches de la
paroisse Notre-Dame-des-Anges. [1]

La premiére réaction de saint
Josémaria fut, comme on le déduit de
ce texte autobiographique, un
profond bouleversement de tout son
étre, qui se manifesta



extérieurement : il tomba a genoux
en adoration devant le dessein divin
car, comme I’explique Benoit XVI, «
la priére trouve une de ses
expressions typiques dans le geste de
s’agenouiller » [2] . Par cette attitude,
la créature reconnait son besoin
absolu de Dieu, sans qui elle n’est
rien ni ne peut rien. Dans cette
expeérience, la personne qui bénéficie
d’une faveur de Dieu « se tourne
entiérement vers ’Etre face auquel
elle se trouve ; elle oriente son ame
vers ce Mystere dont elle attend
I’accomplissement de ses désirs les
plus profonds et I’aide pour
surmonter I'indigence de sa propre
vie. » [3]

Cet acte d’acceptation soumise, qui
marque le commencement du
chemin de notre Pére dans I’Opus
Deij, était imprégné d’humilité. Que
de fois, se rappelant ces moments, il
manifesta sa profonde conviction
que le Seigneur s’était servi de lui



comme d’un instrument
disproportionné, pour qu’il fat clair
que ’Euvre venait de Dieu et n’était
pas le fruit d’un esprit humain ! C’est
comme si quelqu’un avait pris le pied
d’une table et avait écrit — avec une
belle calligraphie — un précieux
manuscrit enluminé. [4] Au souvenir
de cette intervention divine dans son
ame, il commentait : Jésus-Christ ne
m’a pas demandé la permission pour
entrer dans ma vie. Il est venu et il S’y
est installé : Tu vas faire ceci et cela...
et moi j’étais comme un petit ane. Il
est Seigneur de toutes les créatures.
Vous avez le droit d’entrer dans I’ame
des autres, pour les aider a étre
meilleurs, tout en respectant la liberté
de chacun. Parfois vous serez mal
recus, mais d’autres fois on viendra
vous chercher. Une chose est bien
claire : il ne s’agit pas seulement d’un
droit du chrétien, mais d’'un devoir :
Allez et enseignez toutes les
créatures (Mt 28, 19). [5]



Il n’y aurait rien d’étonnant a ce que
nous, les disciples de Jésus,
considérant la grandeur de la
mission divine et la petitesse de leurs
forces, nous demandions parfois :
Comment se peut-il que Dieu ait
pensé a moi pour cette tache ?
Comment ai-je pu recevoir un tel
appel, moi qui suis si peu de choses,
autant dépourvu de vertus que de
moyens ? Saint Josémaria nous
conseillait alors d’ouvrir 'Evangile
de saint Jean et de méditer ce
passage qui raconte la guérison de
Paveugle de naissance. Voyez
comment Jésus fait de la boue avec de
la poussieére et de la salive, et
Papplique sur les yeux de 'aveugle
pour lui rendre la vue (cf. Jn 9, 6). Le
Seigneur se sert d’'un peu de boue
comme collyre. [6] Puis il ajoutait,
s’adressant a ses filles et a ses fils
dans I’Opus Dei en des termes qui
s’appliquent parfaitement a tous les
chrétiens : Avec la conscience de notre
propre faiblesse, de notre valeur nulle,



mais avec la grace du Seigneur et
notre bonne volonté, nous sommes un
remede qui rend la vue ; nous
sommes, dans l’expérience de notre
fragilité humaine, une force divine
pour les autres. [7]

C’est particulierement lors de la
messe et des moments de priere,
quand nous nous situons face a Dieu,
sans cacher notre misere mais forts
également de la conviction d’étre ses
enfants tres aimés, que la boue de
notre faiblesse personnelle se
transforme en remede salutaire pour
beaucoup. Plongée dans ce foyer
ardent de charité qu’est le Cceur du
Christ, notre ame s’identifie
progressivement a Jésus sous l’action
de I’Esprit Saint. « La priéere, qui est
ouverture et élévation du coeur a
Dieu, devient ainsi un rapport
personnel avec Lui. Et méme si
I’homme oublie son Créateur, le Dieu
vivant et vrai ne cesse de prendre
I'initiative, d’appeler 'homme a la



rencontre mystérieuse de la priere. »
[8] Sommes-nous ponctuels a ces
demi-heures de priere, pour étre en
téte-a-téte avec notre Dieu ? Quel
effort fournissons-nous pour ne pas
perdre une minute de ces rendez-
vous ?

Ces derniers mois, je vous ai souvent
rappelé l'intérét de soigner ces
moments quotidiens de méditation.
J'y reviendrai sans me lasser car,
selon cet enseignement de notre Pére
si ancré dans la tradition de ’Eglise,
je suis convaincu comme vous tous
que la priere est la seule arme dont
disposent les chrétiens pour
I’emporter dans les petits et les
grands combats qui, pour la gloire de
Dieu, se présentent au long de nos
journées.

C’est un aspect de la priére que
Benoit XVI a longuement exposé lors
d’une des catécheéses sur la priéere
qu’il poursuit dans ses audiences



générales. Il contemplait I’épisode
mystérieux de la lutte nocturne du
patriarche Jacob avec un inconnu,
alors qu’il s’apprétait a traverser le
gué qui le menait vers son frére Esaii
[9] . Reprenant des mots du
Catéchisme de I’Eglise Catholique , le
pape rappelait que « la tradition
spirituelle de I’Eglise a retenu de ce
récit le symbole de la priere comme
combat de la foi et victoire de la
persévérance » [10] . Et de
commenter : « Le texte biblique nous
parle de la longue nuit de la
recherche de Dieu, de la lutte pour
en connaitre le nom et en voir le
visage ; c’est la nuit de la priére qui
avec persévérance et ténacité,
demande a Dieu sa bénédiction et un
nom nouveau, une nouvelle réalité,
fruit de conversion et de pardon. »
[11]

Laissez-moi insister : sachons
persévérer dans le combat de la
priere, sans jamais négliger ni



mépriser, sous quelque prétexte que
ce soit, ces moments d’entretien avec
Dieu notre Peére. Dialoguons avec
Jésus-Christ, notre Frere ainé, qui
nous apprend a fréquenter son Pere
céleste. Laissons entrer chez nous le
Paraclet, qui désire enflammer notre
cceur dans ’'amour de Dieu. Prenons
pour intercesseur la tres Sainte
Vierge, Mere de Dieu et notre Mere,
qui est Maitresse de priére. Et ayons
aussi recours a saint Joseph, aux
anges et aux saints, spécialement a
saint Josémaria qui, par son
enseignement et son exemple, nous a
montré la facon d’étre contemplatifs
au milieu du monde.

Revenons a ces mots par lesquels
notre Pére décrivait ce qui s’était
produit dans son ame le 2 octobre
1928. Apres avoir noté qu’il était
tombé a genoux, adorant Dieu
devant le dessein divin qui venait de
se découvrir a luj, il ajoute que son
ame se remplit d’un profond



sentiment de gratitude : J’ai remercié
le Seigneur ; et je me rappelle avec
émotion le son des cloches de la
paroisse Notre-Dame-des-Anges. [12]

Pour qui sait que tout ce qui est bon
vient de Dieu et ne tire pas sa valeur
de soi-méme, la reconnaissance est
comme le revers de ’adoration : elles
forment inséparablement les deux
faces de la médaille. C’est pourquoi
notre Pére voulut que la date du 2
octobre, ainsi que celle du 14 février,
anniversaire d’autres interventions
décisives du Seigneur dans I’histoire
de ’'Euvre, fussent pour nous des
jours d’action de graces profonde et
constante. Et comment exprimait-il
sa gratitude ? Par de nombreux actes
de réparation.

Flevons donc notre cceur vers le
Seigneur avec reconnaissance. Le 6
octobre est un autre jour tres
approprié pour manifester ces
sentiments : la canonisation de saint



Josémaria nous rappelle qu’il est
possible de parvenir a la vraie
sainteté, a I'instar de notre Pere qui
parcourut fidelement, jour apres
jour, ce chemin qui s’ouvre un
passage au milieu des circonstances
normales de la vie quotidienne.

Cet effort, assurément, demande de
lutter constamment contre ce qui
peut nous écarter de 'amour de
Dieu. Et cette lutte reprend vigueur
et énergies dans les moments
consacres a fréquenter
personnellement le Seigneur. Le
combat nocturne de Jacob « devient
ainsi pour le croyant le point de
référence pour comprendre la
relation avec Dieu [...]. La priere
demande confiance, proximité,
presque un corps a corps
symbolique, non avec un Dieu
adversaire et ennemi, mais avec un
Seigneur bénissant qui reste toujours
mystérieux [...]. Cest pourquoi
I’auteur sacré utilise le symbole de la



lutte, qui implique force d’ame,
persévérance, ténacité pour parvenir
a ce que I’'on désire. Et si I'objet du
désir est la relation avec Dieu, sa
bénédiction et son amour, alors la
lutte ne pourra qu’atteindre son
sommet dans le don de soi-méme a
Dieu, dans la reconnaissance de sa
propre faiblesse, qui I’emporte
précisément lorsqu’elle s’abandonne
entre les mains miséricordieuses de
Dieu. » [13]

Au moment précis ou saint Josémaria
voyait '(Euvre, le 2 octobre 1928, il
entendait les cloches de I’église
Notre-Dame-des-Anges sonner a
toute volée en I’honneur de leur
patronne. Jamais elles n’ont cessé de
résonner a mes oreilles [14] , nous
disait-il souvent. Et vers la fin de sa
vie, dans une des lettres qu’il
appelait des « sons de cloche », il
nous exhortait a persévérer dans
I’amour de Dieu : ’aimerais que cette
lettre communique a jamais a vos



cceurs la méme joie et le méme esprit
de veille qu’ont laissés dans mon ame,
il y a presque un demi-siecle, les
cloches de Notre-Dame-des-Anges.
[15]

Au cours du mois d’aot, j’ai da
revenir 8 Pampelune pour terminer
le controle médical, interrompu par
mon voyage en Afrique. Le 23 de ce
mois, je me suis « échappé » a
Torreciudad, ou I’on conserve la
seule cloche de I’église Notre-Dame-
des-Anges qui ait été sauvée de la
destruction. J’ai voulu rester dans le
sanctuaire aussi longtemps que
possible et j’ai fait la priére de
I’aprés-midi dans la chapelle du Saint
Christ. Vous portant tous avec moi,
j’ai demandé au Seigneur, selon le
conseil de notre Peére, la grace de
savoir regarder comment il s’est
donné, pour mieux nous donner
nous-mémes. Soyez surs, vraiment
sars, que nous le pouvons !



La tres Sainte Vierge a été présente a
tous les carrefours du chemin de
I’Opus Dei. Il est donc normal que ce
soit a travers Elle que nos actions de
graces arrivent jusqu’a Dieu. Ayons
toujours recours a son intercession,
mais spécialement lors de ses fétes.
Nous en avons plusieurs ce mois-ci :
Notre Dame du Rosaire, le 7 octobre ;
puis, le 12, Notre Dame du Pilier,
pour qui notre fondateur a eu tant de
dévotion depuis son enfance, et qu’il
venait voir tous les jours tandis qu’il
se préparait au sacerdoce. Il lui
demandait — Domina, ut sit ! , Notre
Dame, que cela soit ! — la réalisation
de ce qu’il pressentait dans son ame.
N’oublions pas non plus que c’est le
11 octobre 1943, alors féte de la
Maternité divine de Marie, que
I’Euvre recut la premiere
approbation écrite du Saint-Siege.

Nous souvenant du bienheureux
Jean Paul II, dont nous pourrons
célébrer la mémoire liturgique le 22



octobre, disons en toute confiance a
Sainte Marie : Totus tuus , je veux
étre tout a toi, comme ce saint
Pontife I’a été, comme le fut notre
tres cher Pére. Nous pouvons profiter
de cette commémoration pour
demander l'intercession de Jean Paul
II en faveur de I’Eglise et de ’'Opus
Dei, pour prier pour le pape. Confiez-
lui aussi mes intentions.

Avec toute mon affection, je vous
bénis.

Votre Peére,
+ Xavier
Rome, le 1er octobre 2011.

[1] Saint Josémaria, Cahiers intimes ,
no 306 (2 octobre 1931), dans Andrés
Vazquez de Prada, Le fondateur de
I’Opus Dei, 1, p. 293.

[2] Benoit XVI, Discours a I’audience
générale, 11 mai 2011.



[3] Ibid. [4] Saint Josémaria, Notes
d’une réunion de famille, 31
décembre 1973.

[5] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 18 mai 1970.

[6] Saint Josémaria, Lettre 29-
IX-1957 ,no 16.

[7]1 Ibid. [8] Benoit XVI, Discours a
l’audience générale, 11 mai 2011.

[9] Cf. Gn 32, 22-32.

[10] Catéchisme de UEglise
Catholique , no 2573.

[11] Benoit XVI, Discours a I’audience
générale, 25 mai 2011.

[12] Saint Josémaria, Cahiers intimes ,
no 306 (2 octobre 1931), dans Andrés
Vazquez de Prada, Le fondateur de
I’Opus Dei , 1, p. 293.

[13] Benoit XVI, Discours a ’audience
générale, 25 mai 2011.



[14] Saint Josémaria, Instruction , 19
mars 1934, note 9.

[15] Saint Josémaria, Lettre 14-
II-1974 ,no 1.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-octobre-2011/(19/12/2025)


https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-octobre-2011/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-octobre-2011/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-octobre-2011/

	Lettre du Prélat (octobre 2011)

