
opusdei.org

Lettre du Prélat
novembre 2014

"Regnare Christum volumus" :
la béatification de don Alvaro
résonne encore : étendre le
règne du Christ jusqu'aux
extrémités de la terre, aux
personnes qui vivent
actuellement et à toutes celles
qui viendront, est la tâche
merveilleuse – une authentique
aventure divine et humaine –
que le Seigneur a confiée à tous
les chrétiens, lorsqu'il a dit aux
Apôtres : allez dans le monde
entier. Proclamez l'Évangile à
toute la création.



06/11/2014

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Rendons grâces à Dieu tous les jours
pour l'abondance de biens qu'il nous
accorde ; c'est à dessein que je le
répète. Et en voyant comme le Ciel
nous bénit, je comprends très bien
pourquoi notre Fondateur écrivait et
disait souvent : semper in laetitia!

Durant les semaines qui ont suivi le
27 septembre, nous avons appris que
Dieu avait accordé beaucoup de
grâces par l'intercession du
bienheureux Alvaro. Nous voyons,
une fois de plus, quel éclat possède la
sainteté, surtout lorsque l'Église
proclame celle de l'un de ses enfants.
S'il nous arrive parfois de ne pas le
percevoir, c'est que nous sommes
distraits, et nous ne profitons pas



alors de cette assistance divine. Mes
filles et mes fils, soyons convaincus
que la foi nous aide à avancer
fermement sur le chemin vers le Ciel,
au milieu des remous de l'histoire : la
Providence divine oriente tout vers
la plénitude du règne de Dieu, que
Jésus-Christ a instauré sur terre.

Il nous revient à présent à nous,
chrétiens, de rendre actuels les fruits
de la rédemption, réalisée de façon
surabondante par Jésus-Christ au
travers de sa vie, sa mort, sa
résurrection et son ascension dans
les Cieux. Nous pouvons demander
cela par l'intercession de don Alvaro,
lorsque nous prions Dieu qu'il nous
accorde de savoir convertir tous les
instants et toutes les circonstances de
notre vie en occasion de l'aimer et de
servir le règne de Jésus-Christ.

Étendre le règne du Christ jusqu'aux
extrémités de la terre, aux personnes
qui vivent actuellement et à toutes



celles qui viendront, est la tâche
merveilleuse – une authentique
aventure divine et humaine – que le
Seigneur a confiée à tous les
chrétiens, lorsqu'il a dit aux Apôtres :
allez dans le monde entier. Proclamez
l'Évangile à toute la création[1]. Avec
quelle insistance pédagogique saint
Josémaria nous faisait considérer ce
mandat du Christ ! Pour que cette
intention devienne réalité, ayons le
désir d'augmenter chaque jour notre
vibration apostolique, de prier le
Seigneur qu'il envoie son Esprit à
tous, en brisant les barrières que
nous pouvons mettre à son action
dans nos âmes.

Ce désir ne doit pas rester vain.
Faisons nôtre, de façon très
personnelle, ce nous voulons que le
Christ règne, qui faisait battre le
cœur de notre fondateur depuis les
commencements de l'Opus Dei, et
que nous répétait don Alvaro. Dès
qu'il a connu l'Œuvre, il n'a cessé



d'approfondir les richesses de la vie
intérieure de saint Josémaria, et il a
pu savourer et aimer les oraisons
jaculatoires qu'il répétait
fréquemment : Regnare Christum
volumus!, Deo omnis gloria!, Omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam! Ces
principes clairs et exigeants qui
doivent guider l'agir firent naître
chez le bienheureux Alvaro le besoin
de laisser le Christ régner dans son
cœur, en donnant à Dieu toute la
gloire, tout en étant très uni à l'Église
et au pape par l'intercession de la
très sainte Vierge, et en étant
solidaire de l'humanité tout entière.

Ces considérations sont fort à propos
dans ce mois de préparation à la fête
du Christ-Roi. Saint Josémaria
demande à chacune et chacun
d'entre nous : Où est le Roi ? Où est le
Christ que l'Esprit Saint cherche à
former dans notre âme ? Il ne peut se
trouver dans l'orgueil qui nous sépare
de Dieu. Il ne peut se trouver dans le



manque de charité qui nous isole. Le
Christ ne peut y être, car là, l'homme
reste seul[2]. Dieu désire régner
avant tout dans nos pensées, nos
paroles, nos œuvres et nos actions. 
Mais que pourrions-nous lui répondre
– continue-t-il – s'il nous demandait :
et toi, comment me laisses-tu régner
en toi ? Je lui répondrais que pour
qu'il règne en moi, j'ai besoin de sa
grâce en abondance. C'est le seul
moyen pour que tout, le moindre
battement de cœur, le moindre souffle,
le moindre regard, le mot le plus
anodin, la sensation la plus
élémentaire se transforme en un
hosannaà mon Christ Roi[3].

Lorsque nous récitons le Notre Père,
nous demandons l'avènement du
règne de Dieu : adveniat regnum
tuum[4]. Bien que nous sachions qu'il
est déjà présent dans le monde – 
regnum Dei intra vos est[5], le règne
de Dieu est au milieu de vous –, son
règne doit encore se manifester dans



toute sa plénitude. Selon les paroles
mêmes de notre Seigneur, ce règne
agit comme le grain qui pousse sans
bruit dans le champ, même si l'ivraie
qu'a semée l'ennemi apparaît aussi ;
et c'est le ferment qui transforme la
pâte en pain savoureux. Jésus-Christ
explique par ces paraboles les
caractéristiques du règne de Dieu
pour tous les âges de l'histoire, pour
le nôtre aussi. Et, parce que sa
royauté n'est pas de ce monde[6], elle
s'exprime sans bruit ni apparat, bien
qu'elle soit présente sur terre et
poursuive sa croissance jusqu'à son
apparition glorieuse à la fin des
temps.

Cette œuvre du Christ est toujours
silencieuse, elle n'est pas
spectaculaire ; c'est justement dans
l'humilité d'être Église, de vivre
chaque jour l'Évangile, que grandit le
grand arbre de la vie. C'est avec ces
débuts humbles que le Seigneur nous
encourage afin que, même dans



l'humilité de l'Église d'aujourd'hui,
dans la pauvreté de notre vie
chrétienne, nous puissions voir sa
présence et avoir ainsi le courage
d'aller à sa rencontre et de rendre
présents sur cette terre son amour,
cette force de paix et de vie
véritable[7]. Bien que certains
événements de l'histoire semblent
suggérer le contraire, cette
permission du Ciel est la façon d'agir
de Dieu, qui veut accomplir son
dessein salvifique dans le respect de
notre liberté, car l'amour, par sa
nature, ne peut pas être imposé.
L'Église est alors, dans le Christ,
l'espace d'accueil et de médiation de
l'amour de Dieu. Dans cette
perspective, il apparaît clairement que
la sainteté et le caractère
missionnaire de l'Église constituent
deux faces de la même médaille : ce
n'est qu'en tant que sainte, c'est-à-dire
comblée de l'amour divin, que l'Église
peut remplir sa mission, et c'est
précisément en fonction de cette tâche



que Dieu l'a choisie et sanctifiée
comme sa propriété[8].

Jésus Christ est Roi de l'univers par
son incarnation et son triomphe sur
la croix[9]. La préface de la messe du
Christ-Roi nous offre quelques
caractéristiques de ce règne : règne
de vie et de vérité, règne de grâce et de
sainteté, règne de justice, d'amour et
de paix[10]. Découvrons dans ces
expressions les diverses
manifestations du triomphe du
Christ, lorsque les âmes se montrent
dociles à l'action de l'Esprit Saint.
Elles nous aideront à nous préparer à
cette grande fête, au cours de
laquelle nous renouvellerons la
consécration de l'Opus Dei au Cœur
très saint et miséricordieux de Jésus.

Règne de vie et de vérité. C'est en ces
termes que Jésus annonça son règne
à Pilate : C'est toi-même qui dis que je
suis roi. Moi, je suis né, je suis venu
dans le monde pour ceci : rendre



témoignage à la vérité. Quiconque
appartient à la vérité écoute ma
voix[11]. Le procureur romain refusa
de prêter l'oreille aux paroles de
Jésus, Quid est veritas?[12], qu'est-ce
que la vérité ? répondit-il
froidement, avant de tourner le dos
au Maître. La même chose se
reproduit aujourd'hui en beaucoup
d'endroits. De nombreuses
personnes rejettent tristement la
Vérité ; elles ne veulent pas admettre
que seul le Christ est le Chemin, la
Vérité et la Vie[13]. Et elles
demeurent dans l'obscurité du
péché.

Faisons preuve d'esprit de réparation
face au plus grand mal qui puisse
frapper une créature : se fermer
volontairement à la Vérité et à la Vie
qu'est le Christ, car alors le cœur
s'endurcit dans le mal et empêche
l'action de la grâce de guérison du
Paraclet. Saint Jean-Paul II écrivait
que l'action de l'Esprit Saint se



heurte, dans l'homme qui se trouve en
une telle situation, à une résistance
intérieure, presque une
impénétrabilité de la conscience, un
état d'âme que l'on dirait durci en
raison d'un libre choix […]. De nos
jours, à cette attitude de l'esprit et du
cœur fait peut-être écho la perte du
sens du péché […], et cela va de pair
avec la « perte du sens de Dieu » [14].

Considérons également que le
pouvoir de Dieu est infiniment plus
grand que la tyrannie du péché.
N'admettons aucune tentation de
découragement personnel, lorsque
nous observons autour de nous
l'oubli de Dieu et le mépris de ses
commandements. Demandons à la
Sainte Trinité que cette situation ne
nous affecte pas : ayons davantage
recours au pouvoir de l'Esprit Saint,
pour qu'il démasque le péché et
insuffle la contrition dans les cœurs.
Comme l'enseigne notre Seigneur,
c'est Lui qui établira la culpabilité du



monde en matière de péché, de justice
et de jugement[15]. Par la foi, nous
sommes persuadés que Dieu a envoyé
son Fils dans le monde, non pas pour
juger le monde, mais pour que, par lui,
le monde soit sauvé[16]. Et ainsi, la
mise en lumière du péché et de la
justice – affirme saint Jean-Paul II – a
pour but le salut du monde, le salut
des hommes[17].

Saint Josémaria nous indiquait le
chemin adéquat pour contribuer à
l'instauration du règne du Christ,
malgré les obstacles : vous savez tous
qu'il y des difficultés dans le monde et
dans l'Église. Ces difficultés exigent de
nous – de nous tous – de mieux nous
comporter, d'être plus fidèles. En ces
moments de déloyauté, le Seigneur
attend de chacun de vous, et de moi
aussi, amour et loyauté. Soyons
sereins, car ces eaux troubles seront
apaisées, les impuretés se dissiperont
et il ne restera plus que de l'eau pure.
Et ces montagnes, qui semblent nous



entourer et nous empêcher d'observer
l'horizon, disparaîtront : montes sicut
cera fluxerunt a facie Domini (Ps 96
[97] 5), dit l'Écriture. Les montagnes
fondront comme de la cire devant la
volonté de Dieu. Parce que la volonté
de Dieu est faite d'amour et de
miséricorde. Misericordia Domini
plena est terra (Ps 32 [33] 5), la terre
est remplie de son amour. Le Seigneur
nous aime beaucoup, mais il nous
aimera encore plus si nous aimons
son Église qui est notre Mère, et qui
est maltraitée[18].

Règne de grâce et de sainteté. C'est
une autre caractéristique du
royaume de Dieu, conséquence de
son adhésion au Christ, Vérité et Vie.
Par l'action de l'Esprit Saint, le
chrétien devient par le baptême fils
de Dieu et, par les autres sacrements
– surtout par l'eucharistie – il
s'identifie chaque jour davantage à
Jésus-Christ, jusqu'à pouvoir dire
avec saint Paul : je vis, mais ce n'est



plus moi, c'est le Christ qui vit en moi.
Ce que je vis aujourd'hui dans la chair,
je le vis dans la foi au Fils de Dieu qui
m'a aimé et s'est livré lui-même pour
moi[19]. Cette identification respecte
les traits spécifiques de chacun
d'entre nous : Vous devez être aussi
différents que le sont entre eux les
saints du paradis, dont chacun a ses
traits personnels et singuliers. – Et en
même temps, vous devez être entre
vous aussi ressemblants qu'eux, car
ils ne seraient pas saints si chacun ne
s'était pas identifié au Christ[20].

La fête que nous célébrons
aujourd'hui, la solennité de la
Toussaint, nous montre cette
merveilleuse unité et cette variété
propres à la vie chrétienne. Les
béatifications de don Alvaro et de
Paul VI manifestent aussi l'admirable
action divine, qui sanctifie ses
enfants, pour la gloire de Dieu et le
bien de l'Église. Ainsi, la joie de
l'Évangile est celle que rien ni



personne ne pourra jamais enlever (cf.
Jn 16, 22). Les maux de notre monde –
et ceux de l'Église – ne devraient pas
être des excuses pour réduire notre
engagement et notre ferveur. Prenons-
les comme des défis pour croître. En
outre, le regard de foi est capable de
reconnaître la lumière que l'Esprit
Saint répand toujours dans l'obscurité
[…]. Notre foi est appelée à voir que
l'eau peut être transformée en vin, et à
découvrir le grain qui grandit au
milieu de l'ivraie. À cinquante ans du
Concile Vatican II, même si nous
éprouvons de la douleur pour les
misères de notre époque et même si
nous sommes loin des optimismes
naïfs, le plus grand réalisme ne doit
signifier ni une confiance moindre en
l'Esprit ni une moindre générosité[21].

La certitude que nous donne la foi
éclaire les ténèbres qui parfois
semblent recouvrir notre humanité.
Dieu est plus fort que tout ! Dans sa
sagesse infinie et sa toute-puissance,



il possède la capacité de tirer le bien
du mal. La foi constitue donc la
racine de l'optimisme surnaturel,
d'une importance considérable, qui
doit toujours animer le chrétien.
L'Esprit Saint est réellement notre 
Paraclet, notre avocat et notre
défenseur, comme le signifie ce nom.

Quand le royaume de Dieu s'établit
au fond d'une âme, il se produit ce
qu'annonce la préface de la messe du
Christ-Roi : à travers l'apostolat
personnel, il se manifeste comme 
règne de justice, d'amour et de paix.
Du cœur du chrétien jaillissent alors
la justice et la miséricorde, qui se
transmettent à d'autres, jusqu'à
imprégner les structures humaines.
Et nous, enfants de Dieu qui
connaissons ce don, nous devenons
des semeurs de paix et de joie, selon
les termes de notre fondateur.

Demain nous célébrerons la
commémoration des fidèles défunts.



Soyons généreux dans nos prières de
suffrages pour les âmes du
Purgatoire, spécialement pour celles
qui en ont le plus besoin, et offrons
en premier lieu la sainte messe. Je
suis touché par la façon dont saint
Josémaria aimait tous ceux qui nous
avaient précédés sur le chemin
terrestre et se tournaient vers eux :
ses filles et ses fils, ses parents et ses
frères et, avec la même affection nos
familles, les âmes du Purgatoire, ses
bonnes amies. On pouvait toucher du
doigt sa conviction que vita mutatur,
non tollitur[22] : la vie est
transformée, elle n'est pas perdue,
quand on a suivi le Seigneur.

C'est avec joie que je vous annonce
que je me rendrai à Moscou le 3 :
soutenez dès à présent ce voyage par
votre prière. Le samedi 8, je
confèrerai l'ordination diaconale à
trente-deux de vos frères : prions
pour eux, pour qu'ils soient saints, et
pour tous les ministres de l'Église,



depuis le Pape jusqu'au prêtre qui
vient d'être ordonné : aimons-les
tous. Le 28, anniversaire de l'érection
de l'Œuvre en Prélature personnelle,
rendons grâces de façon spéciale
pour l'obtention de la configuration
juridique définitive de l'Opus Dei,
cette petite partie de l'Église que
nous formons, prêtres et laïcs, qui
facilite tant le service que nous
rendons à l'Église et aux âmes.

Continuez de prier pour les fruits du
récent synode extraordinaire des
évêques et pour toutes mes autres
intentions.

Avec toute mon affection je vous
bénis,

Votre Père,

+Xavier

Rome, 1er novembre 2014



[1] Cf. Mc 16, 15.

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n. 31.

[3] Ibid, n. 181.

[4] Cf. Mt 6, 10.

[5] Cf. Lc 17, 21.

[6] Cf. Jn 18, 36.

[7] Benoît XVI, homélie, 15-VI-2008.

[8] Ibid.

[9] Pie XI, Lettre encyclique, Quas
primas, 11-XII-1925.

[10] Missel Romain, Solennité du
Christ-Roi, Préface.

[11] Cf. Jn 18, 37.

[12] Ibid, 38.

[13] Cf. Jn 14, 6.



[14] Saint Jean-Paul II, Lettre
encyclique, Dominum et vivificantem,
18-V-1986, n.47.

[15] Cf. Jn 16, 8.

[16] Cf. Jn 3, 17.

[17] Saint Jean-Paul II, Lettre
encyclique, Dominum et vivificantem,
18-V-1986, n.27.

[18] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d'une réunion, 11-XI-1972.

[19] Cf. Ga 2, 20.

[20] Saint Josémaria, Chemin, n. 947.

[21] Pape François, Exhort. Apost., 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 84.

[22] Missel Romain, Préface I des
défunts.

_______________________________________________________________________________________



Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-novembre-2014/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-novembre-2014/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-novembre-2014/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-novembre-2014/

	Lettre du Prélat novembre 2014

