
opusdei.org

Lettre du Prélat
(mars 2015)

Durant ce temps de Carême, le
Prélat nous invite à prendre
soin des malades et de ceux qui
souffrent.

08/03/2015

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !

Durant le Carême, déjà entamé,
l'Église nous propose de revivre, avec
reconnaissance et soif d'apprendre,
les quarante jours de prière et de
jeûne de Jésus-Christ dans le désert,



suivis de sa lutte victorieuse contre le
démon. Elle nous propose également
de très bien nous préparer à entrer
dans les scènes de la passion, de la
mort et de la résurrection du
Seigneur, lors de la prochaine fête de
Pâques. L'Église nous invite pour cela
à parcourir ce temps liturgique très
unis au Maître, comme le rappelait
Saint Jean-Paul II il y a quelques
années.

« Voici que nous montons à Jérusalem
(Mc 10, 33). Par ces paroles, le
Seigneur invite les disciples à
parcourir avec Lui le chemin qui, de
la Galilée, mène au lieu où
s'accomplira sa mission rédemptrice.
Ce chemin vers Jérusalem, que les
évangélistes présentent comme le
couronnement de l'itinéraire de Jésus
sur terre, constitue le modèle de la
vie du chrétien, engagé à la suite du
Maître sur la voie de la Croix.



Le Christ adresse cette même
invitation à “monter à Jérusalem"
aux hommes et aux femmes
d'aujourd'hui. Il l'adresse avec une
force particulière au moment du
Carême, temps favorable pour se
convertir et pour retrouver la pleine
communion avec Lui, en participant
intimement au mystère de sa mort et
de sa résurrection. Pour les croyants,
le Carême est donc une bonne
occasion pour se livrer à une
profonde révision de vie[1]. »

Nous connaissons les pratiques
principales que recommande l'Église,
durant le Carême, pour manifester ce
désir de conversion : la prière, la
pénitence et les œuvres de charité
sur lesquelles je souhaiterais porter
une attention spéciale. Le pape
François, dans son message pour le
Carême, fait référence à la 
mondialisation de l'indifférence : un
mal qui s'est accentué aujourd'hui et
qui s'oppose frontalement à la façon



d'agir de Dieu. En effet, le Seigneur,
dans son infinie miséricorde, prend
soin de chacun d'entre nous. Il vient
nous chercher quand nous nous
sommes éloignés de Lui, et, pour que
nous nous décidions à nous conduire
en toute occasion comme de bons
enfants, Il rend toujours visible la
clarté de sa lumière et la force de sa
grâce. Mais il arrive que — souligne
le Souverain Pontife —, quand nous
allons bien et que nous prenons nos
aises, nous oublions sûrement de
penser aux autres (ce que Dieu le Père
ne fait jamais), nous ne nous
intéressons plus à leurs problèmes, à
leurs souffrances et aux injustices
qu'ils subissent…[2]

Afin de surmonter ce danger,
rappelons-nous que nous sommes
solidaires les uns des autres. Et,
surtout, menons une vraie réflexion
sur la Communion des Saints, qui
nous invitera à servir nos frères et
sœurs qui ont le plus besoin de



soutien spirituel ou matériel, à nous
occuper d'eux jour après jour. Le
Carême se transforme ainsi en un
temps particulièrement propice à
l'imitation du Christ par un don de
soi généreux aux membres de son
Corps mystique, qui s'inspire de la
façon dont Lui-même se donne à
nous.

Nous tirerons la force de nous
comporter ainsi de l'écoute attentive
de la parole de Dieu et de la
réception des sacrements — la
confession, l'eucharistie —, comme
les commandements de l'Église nous
le prescrivent en cette période. En
recevant le Corps du Christ dans la
communion avec les dispositions
spirituelles nécessaires, nous serons
de plus en plus semblables à Lui,
notre identification à Lui sera de plus
en plus parfaite ; nous serons,
comme le répétait saint Josémaria, 
ipse Christus, le Christ Lui-même. Et
nous ferons nôtres toutes les



indigences des autres, sans
permettre que se forme en nos cœurs
une croûte qui résulterait de
l'égoïsme, du fait de nous centrer sur
nous-mêmes : « puisque ceux qui
sont du Christ appartiennent à
l'unique Corps du Christ et en lui
personne n'est indifférent à l'autre.
[3] » Comment ne pas nous rappeler
l'affirmation catégorique de Saint
Paul : si un seul membre souffre, tous
les membres partagent sa souffrance ;
si un membre est à l'honneur, tous
partagent sa joie.[4]

Appliquons ces considérations, mes
enfants, au soin des malades, j'y tiens
beaucoup : Jésus-Christ récompense
de façon spéciale cette œuvre de
miséricorde. Prions aussi tous les
jours pour ceux qui sont persécutés à
cause de leurs convictions
religieuses. Personne ne doit nous
être indifférent ! Demandons au
Seigneur qu'Il les assiste par sa grâce
et leur accorde des forces. Et puisque



la charité est ordonnée, elle doit se
tourner, en premier lieu, vers ceux
qui sont à nos côtés — les membres
de notre famille humaine ou
surnaturelle, nos amis et voisins, nos
collègues de travail —, vers tous ceux
avec qui les circonstances de la vie
nous font établir des liens de
fraternité.

Les questions suivantes nous
interpellent : « sommes-nous
conscients d'appartenir à un seul
corps ? Un corps qui en même temps
reçoit et partage tout ce que Dieu
désire donner ? Un corps qui connaît
et qui prend soin de ses membres les
plus faibles, les plus pauvres et les
plus petits ? Ou bien nous réfugions-
nous dans un amour universel qui
s'engage en faveur d'un monde
lointain mais qui oublie le Lazare qui
est assis devant sa propre porte
fermée ? (cf. Lc 16, 19-31)[5]. »



Je profite de ces lignes pour
remercier à nouveau mes filles et
mes fils, et tant d'autres personnes
qui prennent soin des malades et des
personnes âgées, pour leur
dévouement à cette tâche : Dieu leur
sourit ! Je suis conscient que ce
travail peut engendrer une certaine
lassitude. Mais alors nos yeux se
tournent vers une réalité limpide à la
lumière de la foi : s'occuper, aussi
bien dans son propre foyer qu'à
l'extérieur, de ceux qui ne peuvent
subvenir à leurs besoins, nous
introduit dans le Cœur
miséricordieux du Seigneur.
Efforçons-nous de leur consacrer nos
meilleures forces, sans jamais
rechigner au sacrifice personnel.
Souvent je lis la joie avec laquelle
saint Josémaria rendait visite aux
malades — c'était nécessaire, y
compris pour faire l'Opus Dei ! —,
son désir d'être à leurs côtés. Il en
tirait la force d'accomplir ce que Dieu
lui demandait.



Nous avons dans l'Opus Dei une très
grande expérience de ces œuvres de
miséricorde : ce n'est pas en vain —
je le répète — que l'on dit que l'Opus
Dei est né et s'est fortifié parmi les
pauvres et les malades. Il est
significatif pour notre cheminement
que, lors d'une réunion de famille le
19 mars 1975, quelques mois avant
son départ au ciel - il y a quarante
ans -, notre fondateur ait rappelé
avec vivacité ces commencements. Je
vous invite à vous arrêter à nouveau
sur ses paroles.

Je suis allé chercher des forces dans
les quartiers les plus pauvres de
Madrid. J'y ai passé des heures et des
heures, tous les jours, à marcher d'un
bout à l'autre de ces bidonvilles, au
milieu de pauvres honteux et de
pauvres misérables, qui n'ont
vraiment rien. J'ai été avec des enfants
qui avaient de la morve dans la
bouche, des enfants sales mais des
enfants quand même, c'est à dire des



âmes agréables à Dieu […]. Et comme
c'était bien ! Quelle joie ! J'ai consacré
beaucoup d'heures à ce travail, mais
je regrette de ne pas avoir pu faire
plus. Et dans les hôpitaux, et dans les
maisons où il y avait les malades, si
l'on peut appeler maisons ces taudis…
C'était des gens désemparés et
malades ; certains d'entre eux atteints
d'une maladie alors incurable, la
tuberculose […].

Ce furent des années intenses, au
cours desquelles l'Opus Dei croissait
de l'intérieur sans que nous puissions
nous en rendre compte. Mais j'ai
voulu vous dire — même si je sais
qu'un jour on vous le racontera de
façon plus détaillée, avec des
documents et des preuves — que la
force humaine de l'Œuvre a été les
malades des hôpitaux de Madrid ; les
plus misérables ; ceux qui vivaient
dans leurs maisons et avaient perdu
jusqu'à la plus petite trace d'espérance



humaine ; les plus ignorants de ces
quartiers défavorisés.[6]

Je suggère aux malades d'être dociles
et de se laisser soigner ; qu'ils soient
reconnaissants pour l'affection
humaine et chrétienne que leur
dispense le Christ Lui-même par
l'intermédiaire de ceux qui
s'occupent d'eux. Beaucoup de
personnes, même parmi celles qui ne
possèdent pas le trésor de la foi, sont
profondément touchées par ces
manifestations de l'authentique
amour chrétien et humain ; elles
finissent par découvrir le visage de
Jésus dans les malades ou les
personnes qui les assistent.

Quelle joie à l'approche des
solennités de saint Joseph et de
l'Annonciation de Notre Dame ! Elles
ont une importance particulière en
cette année mariale consacrée à la
famille, puisqu'elles placent sous nos
yeux l'atmosphère du foyer de



Nazareth. C'est là que s'est
manifestée la grande miséricorde de
Dieu pour le genre humain, l'amour
de la Trinité dans l'incarnation du
Verbe dans le sein très pur de Marie.
C'est là que Jésus a passé bien des
années, entouré à tout instant de
l'affection et des attentions de sa
Mère et de saint Joseph, qui cherchait
dans son travail la perfection
humaine et surnaturelle. Ce sont
d'excellents motifs pour leur confier
la sainteté des foyers chrétiens et
implorer leur protection pour toutes
les familles de la terre.

Au cours de ses dernières catéchèses,
le pape a souligné le rôle
fondamental du père et de la mère
dans la famille : « les mères — disait-
il — sont l'antidote le plus fort qui
soit à la diffusion de l'individualisme
égoïste[7]. » Et l'on peut affirmer la
même chose pour les pères : chaque
famille a besoin de la présence d'un
père, même si malheureusement «



aujourd'hui on en est arrivé à
affirmer que notre société serait une
« société sans pères » […]. En
particulier dans la culture
occidentale, la figure du père serait
symboliquement absente, disparue,
éliminée [8]. » C'est là une grave
erreur, puisque le père et la mère
sont indispensables au
développement harmonieux des
enfants dans toutes ses dimensions.
Notre prière pour cette cellule vitale
de l'Église et de la société civile qu'est
la famille, est-elle intense et
généreuse ? Prions-nous pour que
chaque foyer soit un prolongement
de celui qui a accueilli le Fils de Dieu
à Nazareth ? Comment rendons-nous
grâce pour l'abnégation généreuse de
tant de pères et de mères ? Est-ce que
nous prions pour le bonheur des
époux auxquels Dieu n'accorde pas
d'enfant, afin qu'ils aiment la Volonté
du Ciel, et qu'ils donnent en plus un
exemple de service à l'humanité
entière ?



Que Dieu accorde beaucoup, peu ou
pas d'enfants, il convient que les
foyers chrétiens rayonnent la joie de
se savoir église domestique. Je
reprends donc cet enseignement de
saint Josémaria : il fauttoujours
accueillir les enfants avec joie et
reconnaissance, parce qu'ils sont un
cadeau et une bénédiction de Dieu et
une preuve de sa confiance[9]. Et il
ajoutait : n'en doutez pas : la
diminution du nombre d'enfants dans
les familles chrétiennes entraînera à
son tour la réduction des vocations
sacerdotales et des âmes qui veulent
consacrer leur vie au service de Jésus-
Christ. J'ai vu beaucoup de couples à
qui Dieu n'avait accordé qu'un enfant,
et qui ont eu la générosité de le Lui
offrir. Mais ces couples ne sont pas
très nombreux. Dans une famille
nombreuse, il est plus facile de
comprendre la grandeur de la
vocation divine et, parmi les enfants, il
y en a pour tous les états et tous les
chemins[10].



Les époux n'ont pas toujours de
descendance. Dans ce cas, ils ne
doivent pas estimer qu'ils ont
échoué, parce que c'est faux. C'est
une autre façon — tout aussi divine
— pour le Seigneur de bénir l'amour
conjugal. Les familles nombreuses —
affirmait notre fondateur — sont
pour moi une très grande source de
joie. Mais quand je rencontre un foyer
sans enfant, parce que Dieu ne leur en
a pas accordé, je suis tout aussi
heureux : non seulement parce qu'ils
peuvent tout autant sanctifier leur
foyer, mais en plus parce qu'ils
disposent de plus de temps pour se
consacrer aux enfants des autres, et il
y a déjà beaucoup de couples qui
agissent ainsi avec une abnégation
émouvante. Je peux affirmer avec
fierté que je n'ai jamais éteint un
amour noble de la terre ; au contraire,
je l'ai encouragé, parce qu'il doit être
— chaque jour un peu plus — une
chemin divin[11]. Rendons grâce à



Dieu pour la fidélité joyeuse de ces
époux.

Lors de la fête de saint Joseph,
demandons au saint patriarche de
remplir notre existence d'une fidélité
totale à Dieu, de jour en jour, comme
a vécu cet homme juste, répondant à
toutes les requêtes divines. Avant de
conclure, je veux rappeler que le 28
mars nous célébrerons le quatre-
vingt dixième anniversaire de
l'ordination sacerdotale de saint
Josémaria. Confions-lui, par une
prière pieuse et constante, l'Église et
le pape ; les vocations sacerdotales et
religieuses ; les vocations, tout aussi
divines, à un don de soi au milieu du
monde, dans le célibat apostolique
ou le mariage ; la fidélité de tous les
chrétiens. Tournez-vous, avec foi et
confiance, vers la sainte Vierge et
saint Joseph, pour que nous sachions
être des contemplatifs au milieu du
monde. Et continuez de prier pour
mes intentions.



Je suis très heureux de vous dire que,
avant de commencer ma retraite, je
suis allé prier à Lorette, bien uni à
saint Josémaria. Vous étiez toutes et
tous présents. Je l'ai souvent
accompagné dans des pèlerinages et
j'ai pu voir son grand amour pour
notre Mère : il plaçait entre ses
mains la vie de ses filles et de ses fils,
la sienne – l'Œuvre ! – pour servir
toujours mieux la sainte Église.

Avec toute mon affection je vous
bénis

Votre Père

+Xavier

Rome, le 1er mars 2015

[1] Saint Jean-Paul II, Message pour le
Carême, 7-I-2001.



[2] Pape François, Message pour le
Carême 2015, 4-X-2014.

[3] Ibid.

[4] Cf. 1 Cor 12, 26.

[5] Pape François, Message pour le
Carême 2015, 4-X-2014.

[6] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d'une réunion de famille, 19-
III-1975

[7] Pape François, Discours lors de
l'audience générale, 17-I-2015.

[8] Pape François, Discours lors de
l'audience générale, 28-I-2015.

[9] Saint Josémaria, Lettre du 9-
I-1959, n. 54.

[10] Ibid., n. 55.

[11] Saint Josémaria, Notes prises au
cours d'une réunion de famille, 10-
IV-1969.



Copyright © Prælatura Sanctae
Crucis et Operis Dei

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-mars-2015/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-mars-2015/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-mars-2015/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-mars-2015/

	Lettre du Prélat (mars 2015)

