
opusdei.org

Lettre du Prélat
(juin 2013)

Le Prélat commente le dernier
article du Credo qui se réfère à
Jésus-Christ (Il viendra juger les
vivants et les morts) et celui qui
se réfère au Saint-Esprit, nous
invitant à préparer le règne du
Christ dans ces temps d'attente ,
avec l'aide du Sanctificateur.

11/06/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Le mois de juin nous rappelle
toujours avec une force singulière la
figure de saint Josémaria, dont la
mémoire liturgique — solennité dans
notre prélature — est célébrée le 26.
En méditant l’exemple de sa vie ou
en relisant ses écrits, nous nous
rendons toujours plus compte des
grandes merveilles que Dieu réalise
dans les âmes pleinement fidèles à
ses desseins. Cette exclamation de la
Sainte Écriture me vient à l’esprit : 
Mirabilis Deus in sanctis suis [1] ,
comme Dieu est admirable dans ses
saints !

La pleine identification au Christ —
c’est en cela que consiste la sainteté
— est attribuée de façon spéciale au
Saint-Esprit. Remercions-le pour son
action constante de sanctification des
âmes. Nous venons de célébrer la
Pentecôte puis la très Sainte Trinité,
et nous avons souvent élevé notre
cœur vers ce Dieu dont la volonté est,
comme l’écrit saint Paul, que tous les



hommes se sauvent et parviennent à
la connaissance de la vérité [2] .

Avec le retour au temps ordinaire, la
liturgie nous rappelle que nous
sommes dans le temps de l’histoire
qui se situe entre la venue du
Paraclet, le jour de la Pentecôte, et la
venue glorieuse de Jésus-Christ, à la
fin des temps. C’est une des vérités
contenues dans le Credo, qui ferme le
cycle consacré aux mystères de notre
Seigneur. Chaque dimanche, à la
messe, nous confessons que le
Seigneur, désormais assis à la droite
du Père, reviendra dans la gloire pour
juger les vivants et les morts, et son
règne n’aura pas de fin [3] .

« Depuis l’Ascension, l’avènement du
Christ dans la gloire est imminent »,
explique le Catéchisme de l’Église
Catholique [4] , en ce sens qu’il peut
arriver à n’importe quel moment.
Dieu seul sait quand aura lieu cet
événement qui marquera la fin de



l’histoire et le renouveau définitif du
monde. C’est pourquoi, sans être ni
alarmiste ni craintif, mais au
contraire avec un profond sens des
responsabilités, nous devons
marcher en étant bien préparés à
cette rencontre définitive avec Jésus,
rencontre qui se réalise par ailleurs,
pour chacun de nous, au moment de
la mort. Nous venons de Dieu et nous
allons à Dieu : cette réalité constitue,
au fond, le résumé de la sagesse
chrétienne. Cependant, comme le
pape le regrettait récemment, «
souvent, on oublie ces deux pôles de
l’histoire. Mais surtout, la foi dans le
retour du Christ et dans le jugement
dernier n’est pas toujours si claire et
solide dans le cœur des chrétiens. » 
[5]

N’oublions pas que cette rencontre
définitive du Seigneur avec chacun
de nous est précédée par son action
constante à chaque instant de notre
vie ordinaire. Je me souviens encore



de la vigueur avec laquelle saint
Josémaria lui demandait, dans ce
cheminement quotidien : Mane
nobiscum ! [6] , reste avec nous ! Le
lui disons-nous en sachant que nous
devons le laisser agir dans toute
notre vie ? Notre fondateur nous
exhortait aussi à être prêts à rendre
compte à Dieu de notre existence à
n’importe quel moment. Il a écrit
dans Chemin : « Et il viendra juger les
vivants et les morts », disons-nous
dans le Credo. — Puisses-tu, mon
enfant, ne perdre de vue ni le
jugement, ni la justice… ni le Juge. [7]
Je suis témoin de ce qu’il considérait
personnellement chaque jour cette
éventualité et qu’il se remplissait de
joie. Nous devrions également nous
réjouir nous tous qui nous savons
enfants de Dieu. C’est pourquoi il
ajoutait : Ton âme ne brûle-t-elle pas
du désir que Dieu, ton Père, soit
content, le jour où il devra te juger ?
[8]



Le temps présent, c’est-à-dire, l’étape
de l’histoire qu’il nous revient de
parcourir, « est un temps d’attente et
de veille » [9] . Nous devons y
travailler avec l’espérance et
l’enthousiasme des bons enfants, afin
d’implanter sur la terre, à l’aide de la
grâce, le royaume de Dieu que Jésus-
Christ mènera à sa perfection au
dernier jour. C’est ce qu’explique la
parabole des talents, que saint
Josémaria a si souvent commentée 
[10] . Le pape l’a rappelé dans une
catéchèse à l’occasion de l’Année de
la Foi : « L’attente du retour du
Seigneur est le temps de l’action […],
le temps pour faire fructifier les dons
de Dieu non pas pour nous-mêmes,
mais pour Lui, pour l’Église, pour les
autres ; le temps de chercher
toujours à faire croître le bien dans
le monde. En particulier en ce temps
de crise, aujourd’hui, il est important
de ne pas se refermer sur soi-même,
en enterrant ses talents, ses richesses
spirituelles, intellectuelles,



matérielles, tout ce que le Seigneur
nous a donné, mais de s’ouvrir, d’être
solidaires, d’être attentifs à l’autre. » 
[11]

Mes filles et mes fils, n’oublions pas
ces recommandations et contribuons
à ce que beaucoup d’autres non
seulement les entendent, mais
s’efforcent de les mettre en pratique.
En dernière instance, tout se ramène
à être attentifs, par amour de Dieu,
aux besoins des autres, à commencer
par ceux qui nous sont plus proches
— ceux qui vivent à nos côtés pour
des motifs familiaux, professionnels
ou sociaux — sans oublier que,
comme l’a écrit saint Jean de la Croix,
repris par le Catéchisme , « au soir de
notre vie, nous serons jugés sur
l’amour » [12] . C’est ce que le Christ
lui-même montre dans la scène
impressionnante du jugement final
que rapporte saint Matthieu [13] .
Comment vivons-nous l’esprit de
service ? Mettons-nous une joie



surnaturelle et humaine dans ses
petites manifestations, qui doivent
être quotidiennes ?

La pensée de ces réalités ultimes ne
doit pas, je le répète, produire en
nous une crainte qui paralyserait
notre âme, mais nous permettre de
rectifier notre chemin sur la terre, en
l’adaptant à ce que Dieu attend de
chacun de nous. Cela doit nous
porter à « mieux vivre le temps
présent. Dieu nous offre avec
miséricorde et patience ce temps,
afin que nous apprenions chaque
jour à Le reconnaître chez les
pauvres et les petits, afin que nous
nous prodiguions pour le bien et que
nous soyons vigilants dans la prière
et dans l’amour. » [14]

L’Esprit Saint nous soutient et nous
stimule, lui que Jésus a envoyé dans
le monde après son Ascension
glorieuse au Ciel. Nous l’avons
considéré avec joie au cours de la



solennité récente de la Pentecôte, et
nous confessons son existence et son
action dans l’Église chaque fois que
nous récitons le Credo : Je crois en
l’Esprit Saint, qui est Seigneur et qui
donne la vie, qui procède du Père et du
Fils. Avec le Père et le Fils, il reçoit
même adoration et même gloire. Il a
parlé par les prophètes. [15]

Il s’agit d’une vérité inaccessible à la
raison humaine, révélée par le Christ
à ses apôtres, qui nous montre la
grandeur et la perfection de Dieu. «
Le Père n’a été fait par personne, il
n’est ni créé, ni engendré. Le Fils ne
vient que du Père, il n’est ni fait, ni
créé, mais engendré. Le Saint-Esprit
vient du Père et du Fils, il n’est ni
fait, ni créé, ni engendré, mais il
procède. » [16] Le Catéchisme de
l’Église Catholique résume cette
doctrine en quelques mots : « L’Unité
divine est Trine. » [17]



L’Esprit Saint est l’Esprit d’Amour des
deux premières Personnes : Amour
incréé et infini, Amour
consubstantiel, Amour éternel qui
procède du don mutuel du Père et du
Fils. C’est un mystère absolument
surnaturel que nous connaissons par
la Révélation de Jésus-Christ lui-
même et qui nous aide à comprendre
la grandeur du don de l’amour.
S’appuyant sur ses paroles, les Pères
de l’Église et d’autres grands
théologiens, guidés par le magistère,
ont essayé d’illustrer comme ils le
pouvaient la divinité du Paraclet,
toujours dans le clair-obscur de la
foi.

Partant de la façon de connaître et
d’aimer des hommes, créés à l’image
et à la ressemblance de Dieu, et des
noms et des missions que la Sainte
Écriture attribue à l’Esprit Saint, ils
ont expliqué sa procession du Père et
du Fils en tant qu’Amour subsistant.
De même que Dieu le Père, en



connaissant sa propre Essence,
engendre le Fils, de même le Père et
le Fils s’aiment dans un acte unique
d’amour, éternel et infini, qui est
l’Esprit Saint.

Quelle joie et quelle paix doit nous
donner la foi de savoir que nous
sommes assistés à tout moment par
le divin Paraclet ! Il ne nous
accompagne pas seulement du
dehors, comme un ami plein
d’affection, mais en tant qu’hôte qui
demeure, avec le Père et le Fils, dans
l’intimité de notre âme en état de
grâce. Il est repos de l’ouvrier, paix du
cœur enfiévré, espoir de l’homme en
pleurs [18] , comme l’Église le
proclame dans la séquence de la
Pentecôte. Il est la lux beatissima , la
lumière bienheureuse qui pénètre au
tréfonds de l’âme : il nous éclaire
pour que nous connaissions mieux le
Christ, il nous fortifie pour le suivre
de près quand les obstacles et les
contrariétés semblent nous assiéger,



et il nous pousse à sortir de nous-
mêmes pour nous préoccuper des
autres et les conduire à Dieu.

La force et la puissance de Dieu
illuminent la face de la terre. Le Saint-
Esprit continue d’assister l’Église du
Christ pour qu’elle soit, toujours et en
tout, le signe dressé face aux nations,
qui annonce à l’humanité la
bienveillance et l’amour de Dieu (cf. Is
11, 12). Pour grandes que soient nos
limitations, nous pouvons regarder le
ciel avec confiance et nous sentir
pleins de joie : Dieu nous aime et nous
délivre de nos péchés. La présence et
l’action du Saint-Esprit dans l’Église
sont le gage et l’anticipation du
bonheur éternel, de cette joie et de
cette paix que Dieu nous offre. [19]

Une des métaphores que l’Écriture
utilise le plus fréquemment pour
parler du Paraclet est celle de l’eau,
un élément absolument nécessaire
pour la vie naturelle : là où elle vient



à manquer, tout devient désertique,
et les êtres vivants tombent malades
ou meurent. Elle témoigne d’une des
grandes richesses que le Créateur a
confiées à l’homme pour qu’il les
administre bien, au service de tous.
Dans l’ordre surnaturel, le Paraclet
est cette source de vie. Dans sa
conversation avec la Samaritaine,
puis au cours de la fête des
Tabernacles, Jésus-Christ a promis de
donner une « eau vive » à ceux qui
accueilleraient sa parole avec foi ; il
mettrait, en tous ceux qui le
chercheraient, une « source d’eau
vive » qui jaillirait continuellement
de leur sein. Saint Jean fait observer
qu’il parlait de l’Esprit que devaient
recevoir ceux qui croiraient en Lui
[20] .

L’Esprit Saint est pour les croyants
une source inépuisable de trésors
divins. Nous l’avons reçu au baptême
et à la confirmation ; il nous est
donné dans le sacrement de la



pénitence, qui applique de nouveau à
notre âme les mérites infinis du
Christ ; il est envoyé à notre âme et à
notre corps chaque fois que nous
recevons l’Eucharistie et les autres
sacrements ; il agit dans notre
conscience par les vertus infuses et
par ses dons, etc. En un mot, sa
mission consiste à faire de nous de
vrais enfants de Dieu et à ce que
nous nous comportions
conformément à cette dignité. «
L’Esprit Saint nous apprend à
regarder avec les yeux du Christ, à
vivre notre vie comme le Christ a
vécu la sienne, à comprendre la vie
comme le Christ l’a comprise. Voilà
pourquoi l’eau vive qu’est l’Esprit
Saint désaltère notre vie. » [21]

Le Paraclet, Seigneur et dispensateur
de la vie, qui a parlé par les
prophètes et a oint le Christ pour
qu’il nous communique les paroles
de Dieu, continue aujourd’hui de
faire entendre sa voix, dans l’Église



comme dans l’intimité des âmes.
C’est pourquoi vivre selon le Saint-
Esprit, c’est vivre de foi, d’espérance et
de charité ; c’est laisser Dieu prendre
possession de nous et changer
radicalement notre cœur pour le faire
à sa mesure [22] . Remercions-le pour
les soins qu’il nous prodigue tel un
bon père et une bonne mère, lui qui
est cela et bien plus, pour chacun de
nous. L’invoquons-nous
fréquemment ? Renouvelons-nous
chaque jour notre décision de
maintenir notre âme attentive à ses
inspirations ? Nous efforçons-nous
de les suivre sans y opposer de
résistance ?

Afin que ces aspirations deviennent
réalité, je vous recommande de faire
vôtres ces mots que saint Josémaria a
écrits dans les premières années de
l’Œuvre :

Viens, Esprit Saint ! Éclaire mon
intelligence, pour connaître tes



commandements ; fortifie mon cœur
contre les embûches de l’ennemi ;
enflamme ma volonté… J’ai entendu ta
voix, et je ne veux pas m’endurcir et
résister, en disant : plus tard…,
demain. Nunc cœpi ! Maintenant !, de
peur que demain, pour moi, n’existe
pas. Ô Esprit de vérité et de sagesse,
Esprit d’entendement et de conseil,
Esprit de joie et de paix, je veux ce que
tu voudras, je le veux parce que tu le
veux, je le veux comme tu le voudras,
je le veux quand tu le voudras… [23]

Prions-le avec une entière confiance
pour l’Église et pour le pape, pour les
évêques et pour les prêtres, pour le
peuple chrétien tout entier.
Invoquons-le de façon spéciale pour
cette petite partie de l’Église qu’est
l’Opus Dei, pour ses fidèles et ses
coopérateurs, pour toutes les
personnes qui s’approchent de nos
activités apostoliques mues par le
noble désir de servir davantage et
mieux Dieu et autrui. Quelle grande



consolation nous apportent la
solennité du Cœur de Jésus et la
mémoire du Cœur immaculé de
Marie ! Ayons recours à ces refuges
de paix, d’amour, de joie et
d’assurance.

Je suis rentré il y a deux jours d’un
voyage en Afrique du Sud, où le
travail de l’Œuvre prend corps. Vous
savez que j’aimerais être partout où
mes filles et mes fils vivent et
travaillent. J’y vais par la prière, par
le sacrifice joyeux, par l’offrande de
mon travail. Unissez-vous à mes
intentions et priez pour moi, en
particulier à l’occasion de mon
anniversaire, le 14 juin prochain :
que, toujours et en tout, je ne sois
animé que du seul désir de servir
Dieu, l’Église, les âmes et vous tous.
Que je le fasse avec le don total et la
joie avec lesquelles notre fondateur a
agi, avec la fidélité de notre très cher
don Alvaro et de toux ceux qui nous
ont précédés dans la maison du Père.



Avec toute mon affection, je vous
bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er juin 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Ps 67/68, 36 (Vg).

[2] 1 Tm 2, 4.

[3] Missel Romain, Symbole de
Nicée–Constantinople.

[4] Catéchisme de l’Église Catholique ,
n° 673.

[5] Pape François, Discours lors d’une
audience générale, 24 avril 2013.

[6] Lc 24, 29.

[7] Saint Josémaria, Chemin , n° 745.



[8] Saint Josémaria, Chemin , n° 746.

[9] Catéchisme de l’Église Catholique ,
n° 672.

[10] Cf. Mt 25, 14–30.

[11] Pape François, Discours lors
d’une audience générale, 24 avril
2013.

[12] Saint Jean de la Croix, Avisos y
sentencias , 57, dans Catéchisme de
l’Église Catholique , n° 1022.

[13] Cf. Mt 25, 31–46.

[14] Pape François, Discours lors
d’une audience générale, 24 avril
2013.

[15] Missel Romain, Symbole de
Nicée-Constantinople .

[16] Symbole d’Athanase.

[17] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 254.



[18] Missel Romain, solennité de la
Pentecôte, Séquence .

[19] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 128.

[20] Cf. Jn 4, 10–13 ; 7, 37–39.

[21] Pape François, Discours lors
d’une audience générale, 8 mai 2013.

[22] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 134.

[23] Saint Josémaria, Note d’un
manuscrit, avril 1934.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-
prelat-juin-2013/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-juin-2013/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-juin-2013/
https://opusdei.org/fr-lu/article/lettre-du-prelat-juin-2013/

	Lettre du Prélat (juin 2013)

